Control of the Land of the world of the state of the stat

المات الم

# مفامات موي

جلداول

مقدم

امام رَبَانی محدّد الف ثانی شخ احمد سربندی اورآپ کے جانشینوں کی سخریٹ احیاء دین واراشکوہ اوراورنگ نیسیطلگیرکے افکار کا سخریٹ احیاء دین واراشکوہ اوراورنگ نیسیطلگیرکے افکار کا تقابلی وتجزیاتی جائزہ اور اس کے اثراث نتائج

تالیف محمدا قبال مجردی ضیاره میسران بیلی میزو ضیاره میسران بیلی میزو معیاره میران بیلی میزو لاجور- مراجی بارسان جمله حقوق محفوظ ہیں

مقامات معصوى جلداول نام كتاب محمدا قبال مجددي مؤلف اكور 2004ء تاریخ اشاعت ایک بزار

ضياءالقرآن پېلى كىشنز،لا ہور

كميوزكوذ 1Z442

-/1200مروي (كاللسيث)

واتاور باررود، لا بور \_ فون:7221953 فيكس: \_ 72238010

9\_الكريم ماركيث، اردو بإزار، لا بهور فن: 7225085-7247350

14 - انفال سنشر، اردوباز ار، کراچی

ن نون: 021-2212011-2630411- فيس: \_021-2212011-

e-mail:- sales@zia-ul-quran.com

Vist our website:- www.zia-ul-quran.com

#### لائبرىرى كيثلاگ كارد

محرا قبال مجددی: مقامات معصوی

(احوال ومقامات وملفوظات حضرت خواجه محم معصوم سر مندي ١٠٠٥ ـ ١٥٩٩ م ١٥٩٩ ـ ١٦٦٨)

لا بهور، ضیاء القرآن ببلی گیشنز، ۲۰۰۴، ایجم معصوم، خواجه ۳\_سلطنت مظیه اور بمک زیب عالمکیر ۳\_تصوف - - بندوستان ۳\_جلد اول مجد دی تحریک تالیف محمد اقبال مجد دی ۵ - جلد دوم اردوتر جمه ۷\_جلد چهارم تعلیقات و توضیحات تالیف محمد اقبال مجد دی ۵ محمد اقبال محمد محمد اقبال محمد محمد اقبال محمد اقبال محمد اقبال محمد محمد اقبال مح

اننساب مولانانوراحدامرتسری مرحوم (ف ۱۹۳۰ء)
مولانانوراحدامرتسری مرحوم (ف ۱۹۳۰ء)
عنام
جنهول نے مکتوبات امام ربانی مجددالف ثانی
ادر مکتوبات معصومید (جلدثالث)
کرهنوبات معصومید (جلدثالث)
احقر کی گئی کے لئے عمر کابراحمہ صرف کیا
احقر

# فهرست مندرجات

| 9   | داراشكوه كےعقائد                  | 4  | وسیلهٔ سعادت (تمهید)          |
|-----|-----------------------------------|----|-------------------------------|
| 1.4 | وارا شكوه اورعلمائے كرام كى توبين | 11 | سلسلة نقشبندىي                |
| 11• | نقشبندي مشائخ اورسلاطين وامراء    | 11 | تروت خشر بعت اورنقشبندي مشائخ |
| 114 | عبدمعصوى كاندببي ماحول            | 74 | مجددی تحریک                   |
| 11% | وحدت الوجود اوروحدت الشهو د       | 4. | داراشکوه                      |
| ira | سلاسل اور فرقوں کی حالت           | 4  | داراشکوہ کے ہم نشین صوفیہ     |
| ire | صلح كل اورصو فيه                  | 41 | شيخ ميال مير لا موري          |
|     | اورنگ زیب عالمگیر اور نقشبندی     | YO | ملاشاه بدخشي                  |
|     | مشائخ خصوصاً حضرت خواجه محمد      | 4  | شاه محبّ الله اله آبادي       |
| 117 | معصوم سر ہندی                     | 44 | محسن فاني تشميري              |
|     | فرزندان خواجه محدمعصوم اورنك      | 49 | 4,                            |
|     | زیب کی مصاحبت میں، نتائج و        | AI | بابالال ديال                  |
| 152 | اثرات                             | 1  | چند بھان برہمن                |
| 170 | شيخ محمر يحيىٰ اوراورنگ زيب       | ۸۵ | میاں باری                     |
|     | خلفائے خواجہ محمد معصوم أور       | M  | فيتح سليمان مصرى قلندر        |
| 144 | اورنگ زیب کی تربیت                | M  | شاه فنتح على قلندر            |
| 174 | المفتى محمر باقر لا مورى          | ۸۸ | صوفی احمد شطاری               |
| 14. | ٢_ شيخ محمليم جلال آبادي          | ۸۸ | شاه دوله دريائي مجراتي        |
| 121 | ٣_مولا ناجان محمدور سكى           | 19 | ديگرصو فيه خام                |

| rrr | ابل تشيع اورنقشبندي مشائخ   | 120   | ٣ ـ حافظ محمر صادق كا بلي     |
|-----|-----------------------------|-------|-------------------------------|
| 200 | سر ہند کی نتا ہی            |       | نبائر حضرت مجدد الف ثاني      |
|     | حضرت خواجه محمد معصوم کی خو | 120   | اورنگزیب کی مصاحبت میں        |
| 444 | نوشت تحريرات                |       | دیگرسلاطین و امراء اورنقشبندی |
| rra | تاليفات حضرت خواجه محمعصوم  | 144   | مشائخ                         |
| 2   | حيات حضرت خواجه محم معصوم ك | 194   | از واج امراءاورنقشبندی مشائخ  |
| 742 | مآخذ                        |       | دیگر سلاس کے مشائح اور        |
|     |                             |       | اورنگزیب                      |
| 279 | مقامات معصومي               |       | حضرات مجدديد كاسفر حرمين      |
| 279 | آباوًا جداد                 | r . r | الشريفين                      |
| ~~~ | ميرصفراحمعصوى               |       | حضرت خواجه محممعصوم کے خلفاء  |
| ~~~ | ولادت                       | 1.4   | ساكن حرمين                    |
|     | مؤلف كانام                  |       | حضرت خواجہ کے قیام حرمین کے   |
| rrs | مؤلف كي تعليم               | 1+9   | اثرات                         |
| 774 | شيوخ طريقت                  |       | قیام حرمین کے دوران تالیف     |
|     | مؤلف کے سلاطین و امراء سے   | 1.9   | ہونے والی کتب سلسلة نقشبنديد  |
| 22  | روابط                       |       | عربستان میں سلسلهٔ مجددیه کی  |
|     | مؤلف کے مختلف سفر           | rir   | روت <sub>ع</sub>              |
| rrn | مؤلف کے احباب               |       | تعلقات حضرت خواجه محممعصوم و  |
| 449 | از دواج مؤلف                |       | حضرت شيخ آدم بنوژي ايك        |
| ra. | مؤلف كاسال وفات             | *     |                               |
| 201 | مؤلف کی اولا د              | 771   | سلسلهٔ شطاریداورنقشبندی مشائخ |
|     |                             |       |                               |

محتویات سطام مقامات معصوی بحثیت مآخذ ۳۹۲

محففات معصوى سموس

مقامات معصوی کے خطی نسنے سے ۱۳۷۵ اولیات مقامات معصوی ااس

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحِيْمِ ا وسيلهُ سعادت (۱)

حضرت خواجہ محم معصوم سر ہندی کے احوال، تعلیمات اور افکار پر تا حال کوئی جامع کتاب مرتب ہوکر شائع نہیں ہوئی ہے، حضرت خواجہ کے مخضر حالات معاصر تذکروں میں ملتے ہیں لیکن اردو میں کوئی قابل قدر تحقیقی سر مایی موجود نہیں ہے۔ آپ کے احوال مبارکہ پر سب سے پہلی جداگانہ کتاب مقامات معصومی ہی ہے جہے آپ کے نواسے میر صفر احم معصومی نے فاری میں تالیف کی تھی، یہ نا درالوجود کتاب تا حال طبع نہیں ہوئی ہم نے مختلف خطی ننوں کی میں تالیف کی تھی، یہ نا درالوجود کتاب تا حال طبع نہیں ہوئی ہم نے مختلف خطی ننوں کے نقابل سے اس کا فاری متن ایڈٹ کیا ہے اور قارئین کی سہولت کے لئے اس کا اردوتر جمہ بھی کر دیا ہے۔ بظاہر یہ ایک مفرد تذکرہ ہے جو حضرت خواجہ محموم قدی سرہ کے حالات پر مشتمل ہے لیکن اس میں ضمنا سلسلۂ نقشبند یہ مجدد یہ کی ایسی بیش بہا معلومات درج ہوگئ ہیں جوائے تقدراویوں کی بدولت اعتماد کی سندر کھتی ہیں۔

ال کتاب کی اشاعت سے سلسلۂ مجد دیہ کے بہت سے افکار پہلی مرتبہ علمی دنیا کے سامنے آ رہے ہیں اس کے انہی نا در مندرجات کی تشریحات کے طور پر ہم نے اس پر ایک منصل مقدمہ لکھا ہے جس کا مرکزی نقطۂ نظر حصرت مجد دالف ثانی کی تحریک احیاء دین اور وصال کے بعد مجد دی تحریک کی سرگرمیوں اور اس کے نتائج کو محیط ہے۔

بیتذکرہ بہت ی الیی معلومات کا حامل ہے جن کی توضیحات معاصر ما خذکی روشنی میں کرنالازم تھا اس لئے ہم نے اس کے فاری متن پرایک ضخیم وعلیحدہ جلد تعلیقات کے طور پر مرتب کی ہے، گویا اب بید کتاب من رجہ ذیل ان چارمجلدات پرمشتمل ہے:

جلداول،مقدمه، مشمل رتح يك تجديدوا حياء دين \_

جلددوم،اردوبرجمه مقامات معصومی \_ خصری

جلدسوم مصحیح بنتن فارسی مقامات معصومی \_

<sup>(</sup>۱) تمہید کا بیعنوان مکتوبات حضرت خواجہ محم معصوم کی جلد دوم کے تاریخی نام'' وسیلۃ السعادۃ'' کی مناسبت ہے رکھا گیا ہے، کا بید کام مماری سعادت مندی کا وسیلہ بن سکے۔

جلد چہارم، تعلیقات، فہارس ماً خذ، وغیرہ۔

اس کار تحقیق کا آغاز ۱۹۸۱ء کے اوائل میں کیا گیا تھا، ۱۹۸۹ء کو پہلی مرتبہ انگلتان کا سفر اختیار کیا، اس وقت تک اس کی دوآ خری جلدیں کتابت ہو چکی تھیں اور مقدمہ کے تقریبا ایک سوصفحات کی بھی کتابت کروالی گئی تھی کہ انگلتان میں قیام کے دوران کئی اہم مآخذ کے مطالعہ کا موفع میسر آیا، جس ہے مجددی تحریک کے عوامل کو بجھنے میں خاص مدد ملی اور مقدمہ کا مردک دیا گیا، پھر ۱۹۸۹ء کو ہندوستان کے طویل علمی سفر نے تو اس مختصر مقدمہ کو از سرنو کھنے کی ضرورت کا احساس دلایا۔

اں دوران کی دوسرے علمی و تحقیقی مشاغل اس اہم کام میں مزید تاخیر کا سبب ہے ، ڈیڑھ سال تک آئسفورڈیو نیورس (انگلینڈ) کے علمی پروجیکٹ:

Socio - Cultural and Intellectual Atlas of the Muslims of South Asia.

کے لئے پاکستان وہند کے علماء ومشاکخ کی تصانیف، مکتوبات اور ملفوظات میں سے برصغیر کے معاشرتی حالات کی جستجو و تحقیق میں بطور معاون کام کیا۔

انہیں ایام میں حکومت ایران کے علمی منصوبہ '' دانش نامہ زبان وادبیات فاری شبہ قارہ'' کیلئے ابتدائی حروف کے اڑھائی سومقالات اس بے بصناعت سے کھوائے گئے۔ حدیقۃ الاولیاء اور مقامات مظہری کے نظر ثانی شدہ ایڈیش بھی مرتب ہو کرمنظر عام پر آئے ، اور سلسلۂ مظہریہ کے چند اہم مآخذ معمولات مظہریہ، بثارات مظہریہ اور کمالات مظہریہ بربھی کام کیا، شخ محمد اشرف شطاری لا ہوری (ف ۱۹۳۳ھ/ ۱۹۹۳ء) کے احوال و ملفوظات پرایک معاصر کتاب احوال مشاکح کبار کا فاری متن ایڈٹ کیا، اس طرح خواجہ ملفوظات پرایک معاصر کتاب احوال مشاکح کبار کا فاری متن ایڈٹ کیا، اس طرح خواجہ حسام الدین احمد دہلوی کے حالات پرایک نا در الوجود تذکرہ ذا دا لمعادم تب کیا۔

میں ہماری علمی و تحقیقی مصروفیات مقامات معصومی کی تکمیل میں تاخیر کا سبب بنیں ور نہ یہ اہم کتاب کب کی علمی دنیا میں متعارف ہمو چکی ہوتی۔ اہم کتاب کب کی علمی دنیا میں متعارف ہمو چکی ہوتی۔

بہرحال ہرکام کا ایک وقت مقرر ہے، الله تعالیٰ کی عنایت سے بیمبارک کتاب تھیل

یے خیم وجیم کتاب احباب کے تعاون کے بغیر مکمل نہیں ہو سکتی تھی بتحقیق کے اس میدان خارز ارمیں جن دوستوں اور محبین نے اعانت فر مائی میں اِن کا دل کی گہرائیوں سے شکر گزار ہوں ،ان احباب میں:

حضرت مخدومی تحکیم محمد موی امرتسری مرحوم (ف کا / نومبر ۱۹۹۹ء) اور مخدومی سید شرافت نوشائی (مولف شریف التواریخ) کے بیش بہا مشورے راہنمائی کا سبب ہے۔ جناب مرزاغلام قادر نے کئی اشعار کی تخ تک میں اور بعض دقیق مقامات کو سمجھانے کے لئے شفقت فرمائی ،مولا ناعبدا کھیم شرف قادری (جامعہ نظامیہ، لاہور) نے کئی مغلق نکات کی تھیج میں مدرکی۔

ڈاکٹر رجرڈ اٹین(۱) نے جون و جولائی ۱۹۷۱ء کی چل چلاتی دھوپ میں خانقاہ مظہری، دہلی کے صحن میں مقامات معصومی کے اس خطی نسنج کی میر نے لئے اپنے کیمرے پر فلم تیار کی جومولا نا ابوالحن زیدفاروقی کے کتب خانہ میں ہے، بیاسی فلم کا بتیجہ ہے کہ یہ مخطوطہ ایڈٹ ہوکر قارئین کے ہاتھوں میں ہے۔

جناب پروفیسرمحد سعد سراجی ملقب به مرشد با با (بن حضرت محمد اساعیل جان مرحوم سجاده نشین خانقاه احمد بیسعید بیر (۲) ، موکی زئی ضلع ژیره اساعیل خان ) نے مقامات معصومی کاوه خطی نسخه جوعرصه دراز سے خانقاه شریفه کے کتا بخانه کی زینت چلا آ رہا ہے اس علمی کام کے

(1) Dr. Richard Maxwell Eaton, Professor of History, Arizona University, U.S.A.

مقدمہ میں جابجافاری اقتباسات ملیں گے ہم نے جدید قاعدے کے مطابق ان کالفظی ترجمہ دینے کی بجائے ہر اقتباس سے پہلے اس کامفہوم بیان کردیا ہے ،اس طرح وہ قارئین بھی جوفاری زبان نہیں جانتے اقتباسات پڑھے بغیر ہی اے بچھ سکتے ہیں۔

(۲) خانقاہ احمد بیہ سعید بیہ حضرت شاہ احمد سعید مجددی دہلوی مہاجر مدنی کے خلیفۂ نامدار حضرت حاجی دوست محمد قند خداری کی قائم کردہ ہے۔ ان کے جانشین کے بعدد گیرے حضرت خواجہ محمد عثمان دامانی، حضرت خواجہ محمد سراج اللہ بین اور حضرت حافظ محمد ابراہیم راہنمائی فرماتے رہاور رشد وہدایت کا بیسلسلہ عرصہ دراز سے جاری وساری ہے۔

کے میرے حوالے کردیا، جوموصوف کی علم دوئ اور معارف پروری کا جوت ہے۔ انہوں نے میرے مرتبہ متن کی کتابت بڑے اہتمام سے شروع کروائی اور تیسری و چوتھی جلد کی کتابت کے تیمر مصارف برداشت کے لیکن پھراس کی اشاعت کے لئے سر مایہ کے فقدان کے باعث بیعلمی کام آگے نہ بڑھ سکا، اس کتابت کو بعینہ رہنے دیا گیا ہے۔ پہلی اور دوسری جلد کی کمپیوٹر پر کمپوزنگ کی گئی ہے۔

جناب پیرزادہ اقبال احمد فاروقی (مالک مکتبہ نبویہ، لاہور) نے ہمیشہ اس کتاب کی اشاعت میں دلچیسی کا اظہار فر مایا اور انہی کی تحریک پریہ کتاب مکتبہ ضیاء القرآن لاہور کے اشاعتی پروگرام کا حصہ بی۔

عزیز دوست جناب محمد عالم مختار حق کے مفید مشور وں اور دقیق پروف ریڈنگ نے اس کتاب کو بہت حد تک اغلاط سے یاک کر دیا۔

حضرت صاحبزادہ محمد حفیظ البرکات شاہ مدظلہ العالی (مالک ضیاء القرآن پہلی کیشنز لا ہور) نے کمال مہربانی وشفقت سے اس اہم و ناگز برعلمی ماخذ کی اشاعت کی ؤ مہ داری قبول فرمائی ،الٹاہ تعالی انہیں جزائے خیردے، آمین۔

دعاجو محمدا قبال مجددی جمادی الثانی ۱۳۲۲هم/اگست ۲۰۰۱ء دارالمورخین، لا ہور پاکستان پاکستان

## سلسلةنقشبندبي

صوفیہ کرام کے سلاسل میں سے سلسلہ نقشبندیہ ایک معروف ترین سلسلہ ہے، جو حضرت خواجہ بہاء الدین محمد نقشبند بخاری (۱۵۱۵–۱۹۵۵ /۱۳۱۵–۱۳۸۸ء) سے منسوب ہے لیکن آپ اس کے بانی نہیں تھے بلکہ اسے ترقی دے کر ایک نئی جہت دینے والے تھے آپ سے قبل یہ سلسلۂ خواجگان تھا یعنی اسے حضرت خواجہ یوسف ہمدانی (م ۵۵۵ / ۵۳۵ – ۱۱۲۵) اور حضرت خواجہ عبدالخالق غجہ وانی (ف ۵۵۵ / ۱۸۵۰) اور حضرت خواجہ بہاءالدین محمد نقشبند نے ان حضرات کے متعارف کر وایا تھا اور حضرت خواجہ بہاءالدین محمد نقشبند نے ان حضرات کے جانشینوں سے اس کے قواعد وضوابط سیسے اور اس کی تروی میں نمایاں کوشش کی تو آپ کے جانشینوں سے اس کے قواعد وضوابط سیسے اور اس کی تروی میں نمایاں کوشش کی تو آپ کے بام نامی کے ساتھ اسے ' طریقہ نقشبندیہ'' کہا جانے لگا۔

حضرت خواجہ بہاء الدین محمہ نقشبند کے بعد حضرت خواجہ علاء الدین عطار (ف ۸۰۲ھ/۱۳۱۹ء) اورحفرت خواجہ یعنی اسلامی (ف ۸۲۲ھ/۱۳۱۹ء) اورحفرت خواجہ یعنی اسلامی (ف ۸۲۲ھ/۱۳۱۹ء) اورحفرت خواجہ یعقوب جرخی (ف ۸۵۱ھ/۱۳۵ء) نے اس سلسلہ کی نشر واشاعت میں بھر پور حصہ لیا۔ ان حضرات کے بعد حضرت خواجہ عبیدالله احرار (۸۰۱ه/۱۳۵۵ھ/۱۳۰۳ سے ہمایاں ۱۳۰۳-۱۳۰۹ء) کی اس طریقہ مبارک کی ترویج واشاعت کے لئے سب نمایاں خدمات ہیں، جن کے دم قدم سے بیسلسلہ ماوراء النہر سے نکل کر ایران، عربتان اور ہندوستان میں وارد ہوااس سلسلے کی قدیم ترین شخصیت جو پاکتان و ہند میں تشریف لائی وہ مولانا شخ اساعیل لا ہوری (ف ۹۸ھ/ ۱۵۵۱ء) تھے یہ بزرگ علم حدیث وفقہ کے ماہر محلانا شخ اساعیل لا ہوری (ف ۹۸ھ/ ۱۵۵۱ء) تھے یہ بزرگ علم حدیث وفقہ کے ماہر محدث کے شاگر داور مندوقت تھے، امیر عبدالله ہردی معروف بہ میرقطبی (خلیفہ شخ جلال محدث کے شاگر داور مندوقت تھے، امیر عبدالله ہردی معروف بہ میرقطبی (خلیفہ شخ جلال الدین عطاء الله محدث کے شاگر داور مندوقت تھے، امیر عبدالله ہردی معروف بہ میرقطبی (خلیفہ شخ جلال الدین عظاء الله محدث کے شاگر داور مندوقت تھے، امیر عبدالله ہردی معروف بہ میرقطبی (خلیفہ شخ جلال الدین عظاء الله محدث کے شاگر داور مندوقت تھے، امیر عبدالله ہردی معروف بہ میرقطبی (خلیفہ شخ جلال الدین عظاء الله محدث کے شاگر داور مندوقت تھے، امیر عبدالله ہردی معروف بہ میرقطبی (خلیفہ شخ جلال الدین علیہ دی خواد کی بخاری) سے سلسلۂ نقشبند یہ میں ادادت رکھتے تھے(۱)۔

برصغير پاكستان و بهند ميں سلسلة نقشبنديد يے متعلق وارد ہونے والی دوسری اہم شخصيت

<sup>(</sup>۱) غوتی ماونڈوی: گلزارابرار - نسخه ُما نجسٹر، ورق ۱۸ ۳ب

شخ باباعلی والی ثم تشمیری کی ہے جوسلسلۂ کبرویہ میں شیخ حسین خوارزی وشیخ محد شریف حسین سے ارادت رکھتے تھے موصوف ۹۹۹ھ/۱۰۹۰ء کوکشمیر تشریف لائے، آپ سے فیض یاب ہونے والوں میں حضرت خواجہ باتی باللہ قدس سرہ کا اسم گرامی سرفہرست ہے جو آپ سے دو سال تک کسب فیض کرتے رہے۔ شخ بابا علی والی کشمیر میں ۱۰۰۱ھ/ ۱۵۹۲ء کو فوت ہوئے (۱)۔ آپ سلسلۂ نقشبند یہ میں بھی مجاز تھ (۲)۔

پاکتان و ہند میں سلسلۂ نقشبندیہ کا احیاء حضرت خواجہ باقی باللہ قدس سرہ
(ف ۱۹۱۲ھ/ ۱۹۰۳ء) نے کیااور آپ کے خلیفہ نامدار حضرت امام ربانی مجددالف ٹانی
شخ احمد سر ہندی نے اسے بام عروج تک پہنچایا۔ آپ کی اولا داور خلفائے کرام نے اسے
با قاعدہ ایک تحریک کی شکل دی اور اس مجددی تحریک کی بدولت یہاں احیائے دین کے لئے
معرکتہ الاراء کارنا ہے انجام دیئے گئے۔

### تروتج شريعت اورنقشبندي مشائخ

سلسلهٔ نقشبندیه میں اعتدال،میانه روی، پیروی سنت اور آ داب شریعت کی پاسداری کو عرفان وتصوف کی بنیاد قرار دیا گیا ہے۔ نقشبندی مشائخ جہاں بھی رہے یا گئے ان کی زندگی کا مقصد وحید ترویج شریعت ہی تھا۔

ابتداء میں تقریباً تمام صوفیہ کی تعلیمات یہی تھیں کہ شرع شریف کی پابندی کی جائے کی متاخرین میں اس اصول سے روگردانی ہونے لگی ،معردف صوفی شیخ ابوالقاسم ابراہیم بن محر نصر آبادی (ف ۲۹س) نے فر مایا ہے تصوف کی بنیاد کتاب وسنتہ پر ہے خواہشات و

(۱) محمد اعظم ویده مری: تاریخ تشمیر ۱۰۹–۱۱۰

شخ باباعلی والی کاتعلق قصبه وال سے تھا جوتو الع بدخشان کے قریبے ختلان میں واقع ہے، اس لئے آپ کی نسبت '' والی''معروف پہوئی (مفتاح العارفین خطی ، ورق ۳۲۳ ب جہاں آپ کا سال وصال ۲۰۰۱ ھ درج ہے )

(٢) باقى بالله ،خواجه: ملفوظات ص ٢١ (مشموله كليات باقى بالله )لا مور، ١٩٦٧ء

ان سے بہت پہلے حضرت خواجہ احرار کی اولا دہیں سے کئی افراد ہندوستان وارد ہو چکے تھے (احوال وسخنان خواجہ احرار کی اولا دہیں سے کئی افراد ہندوستان وارد ہو چکے تھے (احوال وسخنان خواجہ احرار مولفہ عارف نوشاہ کی ترویج کے ان حضرات کی کوششوں کی تفصیل نہیں ملتی ، یہ سعادت حضرت خواجہ باقی باللہ اور آپ کے خلفاء کو حاصل ہوئی۔

برعات كوترك كرنا، اوراديم محروف ربنا اورتاويلات سے اجتناب كرنالام بے ، لكھتے ہيں:
اصل التصوف ملازمة الكتاب و السنة و ترك الاهوا و البدع، و
تعظيم حرمات المشائخ و روية اعذار الخلق و المداومة على
الاوارد و ترك ارتكاب الرخص و التاويلات (۱)۔

حضرت خواجہ بہاءالدین نقشبند بخاری فرماتے ہیں کہ ہماراسلسلہ نوادر میں ہے ہے اور یہ بہاراسلسلہ نوادر میں ہے ہے اور اور یہ بہاءالدین نقشبند بخاری فرماتے ہیں اللہ علیہ وسلم کی متابعت پر ہے اور صحابہ کرام کی اقتداء ہمارانصب العین ہے، لکھتے ہیں:

طریقهٔ ماازنوادراست، عروة الوقیٰ است، چنگ در ذیل متابعت سنت مصطفیٰ زوه ایم دافتدا به آثار صحابهٔ کرام اونموده (۲)

حضرت خواجہ بہاءالدین ہے ہی کسی نے دریافت کیا کہ آپ کے طریقہ کی بنیاد کس پر ہے؟ تو آپ نے فرمایا" شرع شریف" پر (۳) ۔ آپ ہی کا قول ہے مسلمان رہنا،اسلام کے احکام پڑمل کرنا،تقوی اور عمل بعزیمت،رخصت ورعایت سے دوررہنا ہی نور،صفااور رحمت الہی ہے اور ولایت کے درجات تک واصل ہونے کا وسیلہ صرف یہی اتباع شرع ہے (۴)۔

ایک اور مقام پرخواجه بهاءالدین نقشبنداس کی اس سے بهتر وضاحت یوں فر ماتے ہیں: ماہر چه یافیتم بفضل به برکت عمل کردن به آیات قر آن واحادیث نبویه وطلب کردن نتیجه از آن عمل ورعایت تقوی وحدود شرعیه وقدم زدن درعزیمت وعمل کردن بیسنت و جماعت واجتناب از بدعت بود (۵)۔

<sup>(</sup>۱) تشیری، الرسالة القشیرید ا/۲۲۳، ای قتم کے دیگر بیانات کے لئے ملاحظہ ہو طبقات الصوفیهُ شیخ ابوعبدالرحمٰن سلمی، عوارف المعارف شیخ سہرور دی۔ کشف انجوب میں بیدالفاظ'' اقامت حقیقت بے حفظ شریعت محال وحقیقت بےشریعت نفاق' قابل تو جہیں۔

<sup>(</sup>٢) صلاح بن مبارك بخارى: انيس الطالبين مرتبة وفيق سجاني ، تبران ، ا ٧ ساش ١٩

<sup>(</sup>٣) ايضاً ٩٢ (٣) محمد پارسا بخاري ،خواجه: قد سيم تبداحمد طاهري عراقي ٨

<sup>(</sup>۵) يعقوب چرخي، خواجه: انسيه ۱۳

حضرت خواجہ عبدالخالق غجد وانی قدی سرہ اپنے وصایا میں فرماتے ہیں تمہارے لئے لازم ہے کہ اہل سنت و جماعت کا طریقہ اختیار کرواور طریقت میں تمہارا قدم صرف سنت مبارک پر ہوجس کسی صوفی نے راہ سنت کوترک کیا وہ اہل سنت و جماعت میں ہے نہیں ہے (۱)۔

شاہ غلام علی دہلوی فرماتے ہیں طریقہ گفتشبند ہیکا حاصل دوام حضوراور دوام آگہی ہے اور اس میں اہل سنت و جماعت کے عقیدہ صحیحہ کے التزام کے ساتھ اتباع سنت لازم ہے(۲)۔

خواجہ محمد بن سلیمان بغدادی نے طریقتہ نقشبندیہ اور اس کے پیروکار کی ایک جامع تعریف بیدی ہے:

ان الطريقة النقشبنديه، طريقة الصحابة الكرام باقية على اصلها لم يزيد وا ولم ينقصوا وهي عبارة عن دوام العبودية ظاهراً و باطناً، بكمال الالتزام بالسنة والعزيمة، و تمام اجتناب البدعة و الرخصة في جميع الحركات والسكنات من عادات و معاملات مع دوام الحضور مع الله تعالى على طريق الذهول والاستهلاك(٣) لي ين طريق تشننديد دراصل طريق يوسي الذهول والاستهلاك(٣) لي يعن طريق تشننديد دراصل طريق يوسي المرام بي به نقواس من يحماضا فه بوا بعن طريق الذهول والاستهادي والكرام بي به المرابي عبادت ورفعت بي اجتناب كما تحدي خود فراموشي كه دوران والكي حضور بهي بود

چونکہ طریقہ نقشبند بیطریقہ صحابہ کرام ہی ہے اور اس کی بنیاد ہی اتباع سنت ہے اس لئے حضرت خواجہ بہاءالدین نقشبند نے فر مایا ہے کہ میر مطریقہ (نقشبندیہ) سے جوکوئی

<sup>(</sup>۱) عبدالخالق محجد واني، خواجه: وصايا ۱۱۰ (۲) غلام على د بلوى، شاه: اييناح الطريقه ۲۶

<sup>(</sup>٣) محد بن سليمان بغدادي: الحديقة الندبيه ١١ (طبع عكس التنبول مركيه)

روگردانی کرےاس کا ایمان خطرہ میں ہے: ہراز طریقۂ ماروی گرداند ،خطردین دارد (۱)

اعتدال اوراتباع سنت جونقشندی سلسله کی بنیاد ہے کی وجہ سے عالم اسلام میں علاء کی کثیر تعداد نے اسے قبول کیا۔ اوراس سلسلے کے مشائخ کے حلقہ ہائے ارادت میں داخل ہوئے، یہ صرف دوروسطی کے علاء تک محدود نہیں تھا بلکہ دور آخر میں اس سلسلہ میں نام ورشخ طریقت حضرت شاہ غلام علی دہلوی (ف ۱۲۴۰هم/ ۱۲۴هم) کے خلیفہ مولانا خالد کر دی روی (ف ۱۲۴۲هم) اپنے ایک مکتوب بنام شاہ غلام علی میں لکھتے ہیں کہ اس وقت ایک سوتج اور صاحب تصانیف علاء مجھ سے اجازت وخلافت حاصل کر چکے ہیں، اور پانچ سوعلاء مجھ سے بیعت ہوئے ہیں، اور پانچ سوعلاء مجھ سے بیعت ہوئے ہیں:

"صدکس از اکابرعلاء صاحب تصانیف از یاران این فقیر قابل اجازت گردیده اندرویانصدکس از اکابرعلاء داخل طریقه شده اند.....(۲)"

ایک اور مقام پر فرماتے ہیں کہ ایک ہزار عالم مجر واخل طریقہ ہوکر میرے سامنے دست بستہ کھڑے ہیں:

مولانا (خالد کردی رومی) روال دیار اظهار ساخت که ..... یک بزار عالم مجر راخل طریقه شده و دست بسته پیش مولانا ایستاده اند (۳)

علماء نے سلسلہ نقشبند ہیری بہت تعریف و توصیف کی ہے۔ علامہ ابن حجر بیشی (ف ۹۷۳هے/۱۵۶۱ء) ہے منقول ہے کہ صرف سلسلۂ نقشبند ہیری ایبا سلسلہ ہے جو کہ کدورت اور جہلہ صوفیہ سے یاک ہے:

الطريقة العلية السالمة من كدورت جهلة الصوفية هي الطريقة النقشبنديه (٣)

<sup>(</sup>١) جامي، عبدالرحمٰن: فعات الانس ٨٥٣

<sup>(</sup>٢) عريضة مولا ناخالد كردى مشموله در المعارف ٢٠ (٣) ايضاً ١٠٨

<sup>(</sup>٣) الحديقة الندية ١٣

نقشبندی مشاک حالات کا بغور جائزہ لینے کے بعد اس بیجہ پر پہنچے کہ دین دار بادشاہوں کی امداد واعانت کے بغیراسلامی ممالک میں ترویج شریعت واحیاء دین کا فریضہ انجام نبیں دیا جاسکتا، حضرت خواجہ عبیدالله احرار قدس سرہ نے اس سلسلے میں پہل فرماتے ہوئے ماوراءالنبر کے سلاطین سے ربط وضبط کا سلسلہ شروع کیا۔حضرت خواجہ احرار کا قول ہے کہ اگر میں بیخی کروں تو اس وقت کسی شیخ کومرید نیل سکے لیکن مجھے دوسرے کام کے لئے مامور کیا گیا ہے اور وہ بیر کہ بادشا ہوں کے ساتھ تعلقات قائم کر کے مسلمانوں کو ظالموں کے شرے بچاؤں اور انہیں اس ہے باہر نکالوں ،معاصر ماخذر شحات میں ہے: اگر ما لیخی می کردیم دریں روزگار پیچ مریدنمی یافت کیکن مارا کار دیگر فرموده اند که مسلمانان را از شرظلمه نگاه داریم، بواسطه این بیاد شامان بایست اختلاط کردن و نفوس ایشال رامنخر گردانیدن و بتوسط این عمل مقصود مسلمین برآ وردن .....(۱) حضرت مجدد الف ثانی نے حالات کا خوب تجزیہ فرماتے ہوئے خان اعظم کے نام ا ہے ایک مکتوب میں حضرت خواجہ احرار کا یہی قول نقل کیا ہے لیکن اپنے الفاظ میں لکھا ہے جس مندرجه بالاقول كى بهترين ترجماني موجاتى ب،فرماتے ہيں: حضرت خواجه احرارقدس الثاه تعالى سره مى فرمودند كه اگرمن ينجى كنم بيج ينجى درعالم مريد نيابدامام اكارد يكرفرموده اندوآل ترويج شريعت وتائيدملت است لاجرم بصحبت سلاطين ميرفتند ويتصرف خود ايثال را منقادمي ساختند ويتوسل ايثال رَوتِ حَرْبِعِت في فرمودند (٢)

۔ حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی نے بھی واضح الفاظ میں بیلکھا ہے کہ اس وقت بادشاہ اسلام کی تائید وحمایت کے بغیر ترویج شریعت اور تائید ملت کا کام ممکن نہیں ہے (۳)۔ اسلام کی تائید وحمایت محبد دالف ثانی نے فر مایا کہ" دنیا میں بادشاہ کی مثال دل کی س

<sup>(</sup>۱) كاشفي، فخرالدين حسين: رشحات ۲۹۵

<sup>(</sup>٢) مجدد الف ثاني: مكتوبات ا / ١٥١ /١٥١

<sup>(</sup>٣) كمتوبكاية حصد ملاطين كرساته تعلقات كيضمن مين نقل كياجا چكا ب-

ہے کہ اگر بدن میں دل صالح ہے تو بدن بھی صالح ہوگا اور اگر دل فاسد ہے تو سار ابدن فساد کا شکار ہوگا اس کے بادشاہ کی اصلاح دنیا کی اصلاح ہے اور اس کا فساد دنیا کے فساد کے مساوی ہے (۱)۔''

ایک مقام پر حضرت مجدد الف ٹانی فرماتے ہیں کہ اب اس کے سوا اور کوئی آرزو باقی نہیں رہی کہ حصور نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم کی سنتوں میں سے کوئی سنت زندہ کی جائے (۲)۔
ایک مکتوب میں آپ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی متابعت کے سات درجات کی تفصیل بتانے کے بعد فرماتے ہیں:

کامل تابعداروہ شخص ہے جومتا بعت کے ان ساتوں در جوں ہے آراستہ ہو (۳)۔
حضرت مجدد الف ٹانی نے اس نازک دور میں کہ جب ہندوستان میں مسلمانوں کی حکومت تھی انہی کے ہاتھوں اسلام کی بیخ کئی اور خانقا ہوں میں سنت نبوی کو پس پشت ڈالا جا رہا تھا وہ اصحاب صاف صاف کہدر ہے تھے کہ طریقت و شریعت دوالگ الگ کو ہے ہیں جو ایک دوسرے سے جدا ہیں اور ان کے معاملات بھی جداگانہ ہیں۔ ایسے مواقع پر امام ربانی مجدد الف ٹانی نے میدائی میں آکرا سے خانقاہ شین صوفیہ کو لاکا ہا۔

طریقت تابع وخادم شریعت ہے، شریعت کے کمالات صوفیہ کے احوال ومشاہدات پر مقدم ہیں، شریعت کے ایک حکم پڑ کمل ہزار سالہ ریاضت سے افضل ہے، عین اس موقع پر حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے فقہ وتصوف اور شریعت وطریقت میں تطبیق کرنے کیلئے ایک معرکة الاراء رسالہ تالیف کیا جس کا پورانام ہے۔

تخصیل التعرف فی معرفة الفقه والتصوف (۴)۔ اس کتاب کے ذریعہ شیخ محدث نے نہایت مثبت طریقے سے اس عہد کے صوفیہ کو یہ باور کروانے کی سعی فر مائی ہے کہ صرف وہ طریقت جو شریعت کے تا بع ہو، اسلام کی نظر میں قابل قبول ہے۔

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثانی: مکتوبات ا /۱۳۳ ۱۳۳ (۲) ایفناً ا /۳۷ (۳) ایفناً ۱۵۰/۵۳/۱ (۳) ایفناً ۱۵۰/۵۳/۱ (۳) در الف ثانی: مکتوبات السمال المحلی التحصیل النع ف بخطه مولا ناغلام مرتنای بیربلوی کاخطی نسخه جناب خلیل الرحمٰن داوُ دی کی ملکیت ہے۔

حضرت مجدد الف ٹانی نے بھی شریعت وطریقت کے انطباق کے سلسلے میں اپنی تخریرات میں جودلائل دیئے ہیں اگرانہیں بچا کردیا جائے تو ایک رسالہ سے کم جم نہیں ہوگا ہم صرف چندمثالوں پراکتفا کررہے ہیں۔

حضرت مجدد الف ٹانی فرماتے ہیں'' شریعت تمام دینی و دنیاوی سعادتوں کی ضامن ہے۔ کوئی مطلوب ایبانہیں کہ اس کی تکمیل کے لئے شریعت کے علاوہ کسی اور چیز کی ضرورت ہو، طریقت وحقیقت جوصو فیہ کا مابدالا متیاز ہے دونوں شریعت کے خام اور اخلاص کے حاصل کرنے میں مددگار ہیں۔ اسی طرح طریقت وحقیقت حاصل کرنے کا مقصد محض شریعت کو اس کی اصل روح کے ساتھ ممل میں لانے کا ذریعہ ہے(۱) ایک اور مکتوب میں شریعت کو اس کی اصلاح اور اس کے امراض کے لئے احکام شریعت پر ممل کرنے کو ہزار اللہ ریاضتوں اور مجاہدوں سے زیادہ مفید ہتاتے ہیں ، لکھا ہے:

احکام شرعیہ میں سے کسی تھم پڑ کمل کرنا نفسانی خواہش کے ازالہ کے لئے ایک ہزار
سال کی ان ریاضتوں اور مجاہدوں سے زیادہ موثر ہے جو اپنی طرف سے کئے
جائیں، بلکہ وہ ریاضتیں اور مجاہدے جوشر بعت نمبر اکے تقاضے سے بے خبر ہوں
نفسانی خواہشات وامراض کو بڑھاد ہے ہیں۔ برہمنوں اور جو گیوں نے ریاضت
ومجاہدہ میں کوئی کسر نہیں چھوڑی کیکن وہ ان کے لئے پچھ مفید نہ ہوئے اور سوائے
نفس کواور موٹا کرنے اور اس کوغذامہیا کرنے کے علاوہ پچھاور کام نہ آئے۔
ایک اور مکتوب میں آپ مکاشقات و منامات کو بے اصل قرار دیتے ہوئے فرماتے

اکثرلوگ (صوفیہ خام) خواب وخیال میں مست اور بادام واخروٹ پراکتفاکے ہوئے ہیں ان کو کمالات شریعت کی کیا خبر اور طریقت وحقیقت کی اصل کا کیا علم؟ شریعت کو وہ پوست اور حقیقت کو مغز خیال کرتے ہیں، وہ نہیں جانے کہ حقیقت کیا ہے۔ صوفیہ کی سطحی باتوں پر فریب کھائے ہوئے اور ان کے احوال و

مقامات پر فریفتہ ہیں(۱)۔

دوسرے کتوب میں ایک سنت نبوی پڑھل کرنے کی فضیلت یوں بیان فرماتے ہیں:
فضیلت تمام ترسنت سنیہ کی پیروی سے وابستہ اور تمام امتیاز واعز از شریعت پر
عمل کرنے سے مربوط ہے مثلاً دو پہر کا سونا (قیلولہ) جو اتباع سنت کی نیت
سے واقع ہو کروڑوں شب بیداریوں سے افضل ہے اور زکوۃ کا ایک پیسادا کرنا
سونے کے پہاڑ خرج کردیے سے جو اپنی طرف سے ہوافضل ہے (۲)۔
ایک کمتوب میں صوفیہ خام کے چلوں کی حقیقت اور نماز سے خفلت برتے پر افسوں کا اظہاران الفاظ میں فرمایا ہے:

حضرت مجدد الف ٹانی کے زمانے میں بعض صوفیہ یہ خیال کرتے تھے سائلوں سے شرعی عبادات ختم کردی گئی ہیں اوراحکام شریعت کی پابندی ان کے لئے اب لازم نہیں رہی ، آپ اس نظریہ کو باطل قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

صوفیہ خام اور ملحدین بے سرانجام اس فکر میں ہیں کہ اپنی گردنوں کوشریعت کی طوق غلامی ہے آزاداوراحکام شرعیہ کوعوام کے ساتھ مخصوص بنادیں ،ان کا خیال ہے کہ خواص صرف معرفت کے مکلف ہوتے ہیں جیسا کہ امراء وسلاطین محض عدل وانصاف کے مکلف ہیں وہ کہتے ہیں کہ شریعت پڑمل کرنے کا مقصد حصول معرفت ہے جب معرفت مل گئی تو تکلیفات شریعہ ساقط ہو گئیں .....(س)۔

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثانی ، کمتوبات ۱/ ۳۰ (۲) ایضنا ، ۱ / ۱۱۳ (۲) (۲) ایضنا ، ۱ / ۲۷۳ (۳) ایضنا ، ۱ / ۲۷۳ (۳) ایضنا ، ۱ / ۲۷۳ (۳)

ایک مکتوب میں آپ نے واضح الفاظ میں تحریر کیا ہے کہ حلال وحرام کے معاملات میں صوفیہ کاعمل سنرنہیں ہے ،فر ماتے ہیں :

طلال وحرام کے سلسلہ میں صوفیہ کاعمل سندنہیں ہے ..... ہر معاملہ میں تو امام ابوطنیفہ، امام ابو یوسف اور امام محمد کا قول معتبر ہے نہ کہ ابو بکر شبلی اور ابوالحن نوری کاعمل ، اس زمانے کے صوفیہ کام نے اپنے پیروں کے عمل کو بہانہ بنا کر سرودو قص کو اپنے دین وملت کے طور پر اختیار کر لیا ہے اور اس کو اطاعت وعبادت بنا لیا ہے ....(1)۔

حضرت امام ربانی مجدد الف نانی شریعت کی حمایت اور ترویج میں معمولی سے خفلت بھی برداشت نہیں کر سکتے تھے اور بہی علمائے حق کی زندگی کا اصل مقصد بھی ہے، جب بھی کسی نے اہل سنت کے عقیدہ کے خلاف کوئی تحقیق پیش کی اور اس کی سند تصوف کی کسی کتاب سے لائے تو آپ کی رگ فاروتی فوراً حرکت میں آ جاتی اور آپ کا قلم شریعت کی حمایت میں بدریغ چلنے لگتا، ایبا ہی کوئی موقع تھا کہ کسی نے شخ عبدالکریم یمنی کا کوئی قول نقل کر کے آپ سے اس کی وضاحت چاہی تو آپ اس کی تاب ندلا سکے اور اس وقت آپ کے قلم سے جو جملے نکلے وہ اس عبد کی مذہبی وفکری تاریخ کی غمازی کرنے کے لئے کائی ہیں، لکھتے ہیں:
فقیر میں الیمی با تیں سننے کی اب نہیں بے اختیار میری رگ فاروقی حرکت میں فقیر میں الیمی با توں کے قائل شخ بمیریمنی موسی یا شخ اکبر شامی جمیں کلام محمر کی علیہ وعلیہ آلہ والصلا ق والسلام در کار ہے نہ کہوں یا شخ اکبر شامی جمیں کلام محمر کی علیہ وعلیہ آلہ والصلا ق والسلام در کار ہے نہ کہوں یا شخ کی الدین بن عربی، صدر الدین قونوی اور شخ عبدالرز ات کا شیء بم کونص سے سے کام ہے نہ کہفس سے سے ہمیں فقو حات مدینہ نے فقو حات مکیہ ہے مستعنی کر

<sup>(</sup>۱) مجددالف ٹانی: مکتوبات ا/۲۹۷ اس کمتوب شریف میں فص سے مرادشنخ اکبرمی الدین ابن عربی کی فصوص الحکم ہے اور فتو حات مکیہ بھی انہی کی معروف کتاب ہے۔اس عہد کے علماء وصوفیہ درس حدیث (فتو حات مدینه ) کوچھوڑ کرفتو حات مکیہ کے درس و مذریس میں محوضے ....

حضرت مجددالف ٹانی کے مکتوبات میں شریعت کی تائید و جمایت میں لکھے گئے بہت سے کلمات درج ہیں ہم نے پس منظر کے طور پر چند جملوں پراکتفا کی ہے۔ اب موضوع کی مناسبت سے آپ کے جانثینوں یعنی صاحبزادگان اور ان کے خلفاء کی تحریرات پیش کر کے میابت کرنے کی کوشش کر رہے ہیں کہ جس تحریک احیائے دین کا آغاز آپ نے فر مایا تھا آپ کے جانثینوں نے اسے کس طرح جاری رکھا اور اس کے اس عہد کی معاشرت پر اس کے کیا اثرات مرتب ہوئے۔

حضرت خواجہ محمد معصوم ان حقائق سے بخوبی باخبر سے کہ ترویج شریعت کے بغیر ہندوستان کے مسلمانوں کو اسلامی معاشرے کے تصور سے آگاہ کرنا ہے کار ہے، اس کارخیر کے لئے اقدام کرنے سے پہلے آپ نے جو خاکہ مرتب فر مایاوہ اس طرح سے تھا:

- ا- ملک کے سیای ومعاشرتی جالات کا بغور جائز ہلیا۔
- ٢- بادشاہوں كى اصلاح كے لئے جامع پروگرام مرتب كيا۔
- ٣- رائخ العقيده امراءكوا پنائم خيال بنانے كے لئے سعى كى۔
- ٣- ملك مين اصلاح احوال كے نام پرجاري عوامي تحريكوں كے معتقدات كو بركھا۔
- ۵- ملک کے کونے کونے تک اپنے خلفاء کودعوت وارشاد کے لئے بھیجااوران کوان کی ذمہ
  داریوں اور فرائض ہے آگاہ کیا کہ تمہارا مقصد حیات معاشرت کو بدعات ہے پاک
  کرکے تروی خشریعت کے لئے راستہ ہموار کرنا ہے۔

اب حضرت خواجہ کے مکتوبات سے ایسے شوامد پیش کئے جا رہے ہیں جن کا تعلق امور بدعت اور تر و بخ شریعت ہے :

سعادت مند جوانوں اور ہوشمند طالبوں پر لازم ہے کہ ظاہر و باطن میں آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی اتباع میں کوشش کریں جو چیز اس دولت (اتباع) کے منافی ہے اس سے ظاہر و باطن کی آنکھ بند کرلیں اور یقینی طور پر جان لیں کہ اگر کوئی شخص ہزار ہا فضائل وخوارق رکھتا ہواور آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی آگرکوئی شخص ہزار ہا فضائل وخوارق رکھتا ہواور آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی

متابعت میں کا بلی سے کام لیتا ہواس شخص کی صحبت و محبت زہر قاتل ہے اور وہ شخص جو فضائل و کرامات میں سے پچھ بھی نہ رکھتا ہواور حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے اتباع میں ثابت قدم ہواس کی صحبت و محبت نفع بخش تریاق کی مانند ہے (۱)۔

ایک مکتوب میں طریقت وشریعت کامقابلہ کرتے ہوئے حقیقت حال سے سائل کواس طرح آگاہ کیا ہے:

<sup>(</sup>۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ا/۱۰/ ۲۷ (۲) اييناً ا/۱۹۱ (۳) اييناً ا/۱۳۰ (۲) اييناً ا/۱۳۰ (۲) اييناً ا/۲۸۰ (۲۸) اييناً ۱۹۱/۲۸ (۲۸) اييناً ۱۸/۳/۲۸ (۲۸)

میرک معین الدین کے سوالات کا جواب دیتے ہوئے لکھا ہے کہ لہو ولعب سے بجیں، بدعتی اور ملحد کے قریب بھی نہ جائیں کہ وہ الصوص دین ہیں:

ازلهوولعب معرض بوند .....ونجات رادراتباع سنت اجتناب از بدعت یقین کنندو بالل بدعت و ملاحده صحبت ندارند که لصوص وین اند ..... در مجلس خود راه نه د بند (۱)

ایک مکتوب میں تارک سنت کوعارف سمجھنے سے تختی کے ساتھ منع فرمایا ہے کہ ان سے جو کرامات سرز د ہوتی ہیں وہ ہرگز لائق تو جہبیں ہیں بیلوگ یہود و نصاری، جو گیوں اور برہمنوں کی مانند ہیں:

تارکسنن مصطفوی راعلی مصدر با الصلوة والسلام زینها را عارف خیال نکند و فریفته حبتل و انقطاع وخوارق عادات اونشود و شیفته کزید و توکل و معارف توحیدی او گردد که فرق مبطله مثل یهودونصاری و جوگیه و براهمه درین امور با فرق محقه شرکت دارند (۲)

مرزامحم صادق کولکھتے ہیں کہ اگر اتباع صاحب شریعت اور محبت شیخ کامل میسر آجائے اور باطنی احوال میں سے بچھ بھی نیل سکے تو اس کا کوئی غم نہیں ہے ،فر ماتے ہیں :

اگر در دو چیز استقامت و رسوخ است و از احوال ومواجید بیج نیست غم نیست اتباع صاحب شریعت ومحبت شیخ مقتداء.....(۳)

اپ نامور خلیفہ اور عالم مفتی محمد باقر لا ہوری کو لکھتے ہیں سنت نبویہ کو بہت مضبوطی ہے تھام لواور بدعتی کی صحبت ہے بچو، کمر ہمت کو الله تعالیٰ کی خدمت کے لئے چست کرلواور ہاں امرے منافی جو چیز بھی ہواس سے سوفر سنگ دورر ہو، لکھا ہے:

عروة الوقلي شريعت غرارااز دست نه دې پروسنن نبوبيراعلى صاحبها الصلوة والسلام والتحية بدندان محكم كيريد واز بدعت وصحبت مبتدع محترز باشيد و كمر جمت را در

<sup>(</sup>١) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١٨٣/١١٠ (٢) الصناء/١١٠/١١٠

<sup>(</sup>m) الصاء/ ١١/ ١١١١)

خدمت مولای حقیقی جل سلطانه چست بربندید و دوام توجه و اقبال را بجناب قدس اوتعالی از جل نعم دانید و استبلاک و اضمحلال را در فضای اطلاق اعظم مقاصد شمرید برچه مانع و منافی آل دولت باشد صد فرسنگ راه ازال گریزید.....(۱)-

آپ مرزاابوالمعالی کولکھتے ہیں کہ حدیث میں آیا ہے کہ جوکوئی میری ایک مردہ سنت کو زندہ کرے گا اے سوشہیدوں کے برابر ثواب ملے گا۔اے یہ بھی لکھا ہے کہ بدعتی کی صحبت سے بچواوران کواپنی مجلس میں نہ آنے دو۔۔۔۔(۲)۔

آپ نے اپنے کئی مکا تیب میں اس امر کی وضاحت فرمائی ہے کہ استقامت ہر لحاظ ہے کرامت پرفوقیت رکھتی ہے (۳)۔ ہے کرامت پرفوقیت رکھتی ہے (۳)۔

آپ نے عادل بیک بن کامل بیک کولکھا ہے کہ انسان کی عمر صرف وہی قابل شار ہے جومر ضیات الہٰی میں صرف ہوئی ہو باقی عمر کا حساب کرنا ہے کارمحض اور و بال ہے: جومر ضیات الہٰی میں صرف ہوئی ہو باقی عمر کا حساب کرنا ہے کارمحض اور و بال ہے:

عمر ہمانست کہ درمرضیات مولای حقیقی تعالیٰ مصروف گر ددو درطلب و در داو بررو د باقی درحساب عمر نیست داخل و بال است (۳)۔

اتباع سنت اور ترویج شریعت کے سلسلے میں آپ کے مکا تیب میں اور بھی بہت ہے۔
اشارات موجود ہیں، طوالت کے خیال سے صرف انہی اقتباسات تک محدود رکھا گیا ہے۔
حضرت خواجہ کے صاحبز ادگان کے مکا تیب کے مجموعوں پرنظر ڈالی جائے تو ال قتم
کے بہت سے ایسے نکات ملیں گے جن کا تعلق پابندی شرع شریف سے ہے اور ترویج شریعت کے لئے ان حضرات کی کوششوں کی تجی تصویر سامنے آجائے گی۔

آپ کے فرزندان گرامی میں سے خواجہ سیف الدین کے مکتوبات میں جنہیں آپ نے اور نگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے مقرر فر ماکراس کے پاس دہلی بھیجا تھا سب سے

<sup>(</sup>۱) محرمعصوم، خواجه: مكتوبات ۳۰/۱۱/۳ سرا۱/۳۵ (۲) ايينا ۱۸۷/۱۳۵۳ (۳) ايينا ۱۸۷/۱۸۹۳ (۳) ايينا ۱۸۷/۱۸۹۳ (۳) ايينا ۱۸۷/۱۸۹۳ (۳)

زیادہ اشارات ملتے ہیں مقامات معصوی کے مولف نے ان کی ساری کارکردگی کا خلاصہ ان الفاظ میں دیا ہے:

ان کی تمام تر ہمت احکام شریعت کے نفاذ اور دین وطت کورونق دینے میں صرف ہوئی، الله تعالی نے ان کی ای نیت صالحہ کی وجہ سے ان کے حضرت والد کے حین حیات ہی انہیں مرتبہ ارشاد پر فائز کر دیا تھا اور اس سلسلے میں ان سے ایسے کارنا ہے ہوئے کہ دین وطت کو ان سے طراوت ہوئی کہ بدعت وبدعتی کا نام و نثان محوجہ وکررہ گیا اور اگر کوئی ایسارہ بھی گیا تو وہ ان کے رعب سے اپنے افکار کا اظہار ہی نہ کرسکا گویا کفر کی رسوم جاتی رہیں ان کے معابد مسار ہو گئے ۔۔۔۔(ا)۔

ای طرح آپ کے ایک اور فرزند بزرگ خواجہ محر نقشبند ٹانی جوعرصہ دراز تک ملکی فتو حات کے دوران اور نگزیب کے ساتھ رہے تھے ان کا اصل کام ہی بادشاہ سے اسلامی احکام کا اجرا کروانا تھا، موصوف حدود ۱۹۱۹ھ/ ۱۹۹۵ء کو جب حج کے ارادہ سے روانہ ہوئے تو کابل وسندھ کے والی امیر خان نے تھم دیا کہ خواجہ نقشبند جن علاقوں سے گزریں وہاں تمام خلاف شرع امور بند کردیے جائیں (۲)۔

یہ ہے مجددی تخریک کی غرض و غایت کہ مسلمان کا مقصد حیات صرف اور صرف ترویج شریعت کے لئے کوشال رہنا ہے،اب اس پس منظر میں اس تحریک کے اغراض و مقاصد کا مطالعہ سیجئے۔

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۲۲ م

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٠٩/١٠١/١٠٩

## مجددی تحریک

حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی شیخ احمد سربندی قدس سره (۱۵۹-۱۰۳ه) کاز مانه حیات گی اعتبارے بیجان آگیز تھا، اس میں ذہنی ہے جینی اور معاشرتی انتشار کھیلانے والی الی گئی تحریکیں اٹھیں جن کے ہندوستانی معاشرت پر گہرے معاشرتی انتشار کھیلانے والی الی گئی تحریکیں اٹھیں جن کے ہندوستانی معاشرت پر گہرے اثرات مرتب ہوئ ان ادوار میں بہت ہی الی تحریکوں نے برصغیر پاکستان وہند کارخ کیا جن کے فتہی اعتقادات نے انتشار کھیلانے کی پوری پوری کوشش کی ، برقسمتی سان ایام میں ہندوستان میں اکبر بادشاہ (۱۵۵۱-۱۰۵۰) اور اس کے حوار پول کے زیراثر آزاد خیل ہندوستان میں اکبر بادشاہ (۱۵۵۱-۱۰۵۰) اور اس کے حوار پول کے زیراثر آزاد خیل اور الحاد کے لئے زمین ہموار کی جارہی تھی ، اکبر بادشاہ ابتداء میں دیندار اور پابند صوم و سلوٰۃ تھاوہ علاء کی بہت تعظیم وتو قیر کرتا تھا اس نے ان کو ہزے بڑے منصب دے کر باختیار بنادیا تو علاء نظر وقنا عت نے نکل کرامراء کے زمرہ میں آگئے ، انہوں نے اس کانا جا کر فاکدہ بنادیا تو علاء نظر وقنا عت نے تھا س کے قدرتی طور پر دوسر نے تو ن خصوصاً اٹھایا ، عبادت خانہ کے بین میاحث نے کم علم اکبرکودین اسلام مے مخرف کردیا، چونکہ عبدہ دار علاء اہل سنت سے تعلق رکھتے تھے اس کے قدرتی طور پر دوسر نے تو قون خصوصاً شید علماء نے بھی اس قسم کا اقتد ارصاصل کرنے کی کوشش کی اور پیمہد کرلیا کہ جب تک ان کو قتد ارت نہ ہٹادیں گے چین سے نہیٹھیں گے۔

اکبر بادشاہ ان علماء کے کردار اور حب جاہ کی وجہ سے ان سے اتنا متنفر ہوا کہ ان سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لئے فکر مندر ہے لگا۔ ان دنوں جوافسوسناک واقعات پیش آئے ان میں اکبر کے عہد کے ایک نہایت ہی زیرک خانوادہ یعنی ملاشخ مبارک ناگوری اور اس کے خاندان کی تذلیل و تحقیر تھی ہوا یوں کہ شخ مبارک اپنے بیٹوں ابوالفضل اور فیضی کولے کر صدر الصدور شخ عبد النبی اور مخدوم الملک ملاعبدالله سلطانپوری کی خدمت میں گیا اور شک دی کی شکایت کرتے ہوئے ان سے صرف ایک سوبیگھ زمین بطور مددمعاش مانگی تو انہوں نے رہے کہ کہ تم بدعقیدہ ہوا ہے درسے نکال دیا۔ اس وقت فیضی کی رگ جمیت پھڑک آٹھی اور اس نے کہا کہ:

اگر میں اپنی اصل ہے ہوں اور اپنے اعتقاد میں سپا ہوں تو تم ہے ایبا انتقام لوں گاجس کی گونج سارے ہندوستان میں سنائی دے گی (۱)۔

واقعی وہ گونج سارے ہندوستان میں سن گئی اکبرنے علماء کا اقتدار ختم کرنے کے لئے منصوبہ تیار کرلیا، اس سارے ڈراھے کی روح روان ملامبارک نا گوری اور اس کے بیدونوں نہایت زیرک اورموقع شناس بینے (ابوالفضل اورفیضی) تھے، انہوں نے ۹۸۷ ھاکوایک محضرنامہ تیار کیا (۲)،جس کی رو ہے اکبر بادشاہ کو اعدل، اعقل اور اعلم قرار دیتے ہوئے تمام علاء ہے اس پردستخط کروا کرا کبر بادشاہ کو مجہزتشلیم کروالیا۔ شیخ مبارک نا گوری نے اس محضرنامه کے نیچے بیلکھا کہ میں اس بات کا دل وجان سے خواہشمند تھا اور سالہا سال سے اس کامنتظرتھا، بادشاہ کوفتوی دینے کا اختیار ل گیا تو پھراجتہا دکی راہیں کھل گئیں امام کی رائے متند بھی گئی ،کسی کی مخالفت باقی نہیں رہی ،محلیل وتحریم کا اختلاف ختم ہو گیا،شریعت کے مقابلہ میں امام کی رائے کوفوقیت حاصل ہوگئی (۳) بیدایونی کابیان ہے جو بالکل درست ہے جس کی تقید بق محضر کے محرک اور دین الہی کے بانی شیعہ خانوا دہ کے رکن ابوالفضل کی تحریرات سے ہوتی ہے کہ جولوگ مشرب تصیری (۴) اور حسین بن منصور حلاج کے مسلک کے تھے انہوں نے (دین اللی) قبول کرلیا اور پر انی رسم کے لوگ (مقلدین اہل سنت) یا وہ گوئی کرنے لگے اور انہوں نے ہرطرف شورش بریا کردی (۵)۔

اب ان باہم دست وگریبان' دین فروش' (۲) علماء کا اقتدارختم ہو گیا، کاش پیعلماء

<sup>(</sup>۱) فريد بحكرى: ذخيرة الخوانين ا / ۱۸- ۱۹

<sup>(</sup>٢) عبدالقادر بدايوني: منتخب التواريخ ٢ /٢٥-٢٧ ، نظام الدين احمد: طبقات اكبرى ٣٣٣-٣٣٣ و٢

<sup>(</sup>m) بدایونی rzr-rz./r

<sup>(</sup>۴) نصیریہ،شیعوں کا ایک اہم فرقہ ہے جس کے ماننے والے تثلیث، الوہیت، اور تنایخ پریفین رکھتے ہیں (فرہنگ فرق اسلامی ۴۴۲–۱۳۳۳)

<sup>(</sup>۵) ابوالفضل: اكبرنامه ۲۷۱/۳

<sup>(</sup>۲) عبادت خانہ کے مباحث میں شریک علماء کیلئے" دین فروشان" کی اصطلاح معاصر ماخذ منتخب التواریخ (۳۰۸/۲) سے ماخوذ ہے

خداتری ہوتے ایے عمل ، کردار اور تفویٰ سے جب کہ انہیں بادشاہ کی تائید وحمایت بھی حاصل تھی ہندوستان کے مسلمانوں کیلئے ایک مثالی اسلامی مملکت بنادیے ایکن ان کی حب جاہ اور دولت کی ہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں کونہایت نازک حالات ہے دو حیار کر دیا۔اب ہرغیراسلامی نظریات رکھنے والی تحریک کو یہاں بننے کے خوب مواقع ملے ،ان باطل فرقول میں ہے جو ہندوستان آئے فرقہ نقطویہ کے عقائدسب سے زیادہ خطرناک تھے، ان کے نزد کی نماز، حج اور قربانی بے عقلی کے مترادف تھی، طہارت اور عسل کے مسائل کی بھی تفحیک کرتے تھے ان کاعقیدہ تھا کہ مذہب اسلام منسوخ ہوچکا ہے اس لئے اب نے دین کی ضرورت ہے(۱) گویا ان کا کہنا تھا کہ اسلام کی عمر صرف ایک ہزار سال تھی اب الگلے ہزارسال کے لئے ہمارے مرتب کردہ عقائد قبول کئے جائیں ،نقطوی تحریک کے بانی دراصل ایرانی علماء تھے جب شاہ عباس صفوی کوان کے عقائد کاعلم ہوا تو اس نے اس فرقہ کے ماننے والے ہزاروں افراد کوموت کے گھاٹ اتار دیا،ان میں سے پچھافرا د جان بیا کر ہندوستان آنے میں کامیاب ہو گئے، ان میں شریف آملی برا با کمال عالم تھا، ان دنوں ہندوستان کے حالات تو پہلے ہی الی تحریکوں کیلئے ہموار ہو چکے تھے، اکبراور اس کے حاشیہ نشینوں نے اسے ہاتھوں ہاتھ لیا، اکبر بادشاہ اسے اپنے مرشدوں کی طرح مانتا تھا،خود ابوالفضل کی اس فرقے کے ساتھ ہم آ ہنگی تھی ....شریف آ ملی نے اپنے فرقے کی کتابوں سے ثبوت پیش کر کے اکبر کو نیا دین بنانے کی ترغیب دی، نقطوی فرقہ کے داعیوں نے ہندوستان آکر'' الف ٹانی'' کیلئے نے دین اور نئے آئین کے لئے راہ ہموار کی، جب انہیں اکبری دور کے علماء سو کی تائید وحمایت حاصل ہوگئی تو انہیں اس کے پورے مواقع ملے

<sup>(</sup>۱) نقطوی فرقہ اوراس کے عقائد کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:

نذیراحمد: اکبری دور کا فاری ادب، مقاله مشموله (رساله) تحقیق، شعبه کردو، سنده یو نیورخی -ش ۱۳-۱۳ (شاره بای ماقبل)

Nizami, K.A: Akber and Religion, pp. 58-61

صادق كيا: نقطويان يالسيخو انيال-تهران، ٢٠٠٠ ش

اوران کے عقائدا کبر کے دین الہی میں جلوہ گرہو گئے۔

یاں فرقہ کے افکار کا اثر تھا کہ اکبر بادشاہ نے ۲۸ سال جلوس (۹۹۰ھ/۱۵۸۱ء) کو یہ فرض کرلیا کہ حضور نبی آخر الزمان صلی الله علیہ وسلم کی بعثت کے بزارسال پورے ہو چکے ہیں اور اب دین اسلام کی مدت بھی ختم ہوگئ ہے۔ علماء ومشائخ کا اقتدار بھی ختم کر دیا گیا ہے اب اس نے ارکان اسلام کو باطل قرار دے کرمہمل اور لغوا حکام جاری کرنا شروع کر دیئے (۱) محضر نامہ پرنوٹ لکھتے ہوئے شریعت اسلامی کی منسوخی پرملامبارک نا گوری نے جس طرح خوشی کا اظہار کیا تھا ہم اس کا ذکر کر بچھے ہیں۔

حضرت اخوند درویزہ جیے حمیت دین رکھنے والے عالم وصوفی نے تذکرۃ الابرار والاشرار میں قبائلی علاقوں میں ایے بہت سے قطبوں ،غوثوں اور نبیوں کے نام اور عقائد جائے ہیں جوالیے خیالات کا اظہار کرتے پھرتے تھے جس سے معاشرے میں الحادو بے دین کے اثرات بڑھتے ہی چلے جارہے تھے، اکبری عہد میں تالیف ہونے والی کتب میں جیسا کہ ہم لکھ چکے ہیں کہ اکبر بادشاہ کو'' قطب الاقطاب'' کے منصب پر فائز بتایا گیا ہے۔ جوانہی خودساختہ قطبوں اورغوثوں کے افکار کا پر تو معلوم ہوتا ہے۔

اب آہتہ آہتہ اسلام کے خلاف اتناموا دان مخالفین نے اکبر کیلئے جمع کر دیا کہ اے باطل قرار دینے کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہ رہی (۲)۔

پابندی شرع شریف کوتقلید کانام دیا گیا ،علائے حق کومقلدین کہدکرشریعت کی پابندی کی فضا کوتار کمی ہے تعبیر کیا گیا اور اس کے مقابلہ میں اکبر کی بارگاہ کو ہفت اقلم کا وطن اور دانایان ملل فحل کا مرکز قرار دیا گیا۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) بدایونی: منتخبالتوارخ ۲ / ۳۰۰ - ۱۰ س(ای کتاب میں آئیرے، د تمام خلاف اسلام احکام در بن میں جو اس نے آغاز جلوس مذکور میں جاری کرنا شروع کئے تھے۔ )

<sup>(</sup>r) الضام (r)

<sup>(</sup>اکبرے خلاف اسلام احکام کے اجراء کی تاریخ '' احداث بدعت' سے اخذ کَ گنی ایسنا ۴ سام) (۳) ابوالفضل: اکبرنامه ۳ ۲۵۳-۲۵۲

نقطوی فرقہ کے مشہور شاعر تشبیبی کاشی (۱) نے اکبر بادشاہ کے حضور ایک قصیدہ پڑھا جس میں اس نے کہا کہ بادشاہ تقلید پرستوں کوختم کردے تا کہ حق اپنے مرکز پر پوری طرح استوار ہوجائے اور خالص تو حید کورواج ہو(۲)۔

پابندی شرع کے ماحول میں قرآن مجید کو جومرتبہ حاصل تھا ظاہر ہے وہ جاتا رہااب دربار میں اس مقدس کتاب ہے کوئی رشتہ باقی ندرکھا گیا۔ بلکہ ہندوؤں کی مشہور کتاب مہا بھارت کا (۹۹۰-۹۹۵ھ/ ۱۵۸۲–۱۵۸۷ء) پانچ سال کی محنت شاقہ کے بعدا کبر کے حکم ہے اس کا فاری ترجمہ کممل ہوا تو علامی ابوالفضل نے اس پر دوجز کا ایک خطبہ لکھا جو بقول بدایونی '' الکفر یات والحقویات' (۳) پر مشتمل تھا۔ اس کا نام رزم نامہ رکھا گیا اکبر نے اسے مصور بھی کروایا پھر اس نے امراء کو حکم دیا کہ اس پر ہاتھ رکھ کر برکت حاصل کریں (۴)۔

جب اکبرای دین الہی میں کامل ہو گیا تو اس کے حواریوں نے علمائے حق جنہیں وہ
"تقلید پرست ،منتسبان کیش احمدی ، پیروان کیش احمدی ،گرفتارزندان تقلید اور سادہ لوحان
تقلید پرست کے القاب سے یا دکرتا ہے (۵) کی مخالفت کے خوف سے بچنے کے لئے اسے
سمجھایا کہ وہ نبوت کا دعویٰ کرنے کی بجائے" خلیفۃ الله "ہونے کا اعلان کردے چنانچہ اکبر
نے باقاعدہ اپنا کلمہ وضع کیا جس کے الفاظ یہ تھے:

#### لا اله الا الله اكبر خليفة الله (٢)

<sup>(</sup>۱) تشبیبی ایران کا باشند تھانقطوی ہونے کی وجہ ہے وہاں سے فرار ہوکر ہندوستان آگیا۔وہ خود کو بڑا مجتهد سمجھتا تھا، وہ ابوالفضل کی دساطت ہے اکبر ہے متوسل ہوا تھا۔ (منتخب التواریخ ۳/۳۰۲-۲۰۹)

<sup>(</sup>٢) بدايوني: منتخب التواريخ ٢٠٥٠/ ١٠٠ (١) اليناء (١) الينا

<sup>(</sup>۵) علمائے حق کے لئے ابوالفضل بیالقاب مہا بھارت کے مقدمہ اور آئین اکبری میں جا بجااس وقت استعال کرتا ہے جب وہ شریعت اسلامیہ اور علمائے کرام کی توجین کررہا ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>١) بدايوني: متخب التواريخ ٢/٣٤٢

<sup>(</sup>بدایونی کواکبرکا مخالف مورخ کهدکرردنبیس کیا جاسکتا کیونکه ابوالفضل (درباری مورخ) اکبرکوخلیفته الله، " بادی علی الاطلاق ومهدی باشحقاق" ککھتا ہے (مہابھارت،مقدمه ۵)۔

لیکن اکبر کے چیلہ کام ملاشیری نے ان حالات کا تجزیہ کرتے ہوئے ایک قطعہ لکھا تھا جس کے ایک شعر سے عیاں ہوتا ہے کہ بادشاہ نے نبوت کا دعوٰی کیا تھا: پادشاہ امسال دعوٰی نبوت کردہ است گرخداخواہد ہیں از سالی خداخواہد شدن (۱)

اکبرنے عوام کی آنکھ میں دھول جھو نکنے کے لئے لفظ نبی یا نبوت کا استعال نہ بھی کیا ہو منصب نبوت کی تو بین ضرور کی ، بدایونی نے صاف لکھا ہے کہ مسلمانان ہندومزاج نبوت کی قدح کرنے گئے ہیں:

مسلمانان مندومزاج قدح صریح در نبوت می کردند (۲)

ان آزاد خیال علاء کی صحبت کے جہاں بہت سے منفی اثرات مرتب ہوئے وہاں اکبر ان علاء کی تقلید کی خالفت سے بیہ مجھا کہ اسلام کی پیروی کرنامحض تقلید پرسی ہے۔ بیاسی کا اثر تھا کہ اس عہد کے قاضی نصیرالدین ہندی نے مجتہد ہونے کا دعوٰ ی کیا اور وہ مجتہدین مطلق (ائمہ اہل سنت) پر لعن طعن کرتا تھا اس کے معاصر شخ علم اللہ جومحدث ومفسر بھی تھے نے فتوٰ ی دیا کہ جو خص قاضی نصیرالدین کوئل کرے گا اسے غازی ہونے کا ثواب ملے گا (س)۔ فتوٰ ی دیا کہ جو خص قاضی نصیرالدین کوئل کرے گا اسے غازی ہونے کا ثواب ملے گا (س)۔ علائے حق ان حالات سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے ، ان مجاہد علاء کی دو قسمیں تھیں: اول وہ جنہوں نے اعلانیہ اکبر کے معتقدات بے خلاف آ واز بلندگی اور وہ موت کے گھا ہے اتارد ہے گئے۔

دوم وہ علماء جو خاموشی اور سنجیرگی سے حالات کا جائز ہ لے رہے تھے اور تلوار کی بجائے فکری انقلاب کے ذریعہ حالات میں تبدیلی جائے تھے۔

اکبر کے نئے مذہبی رجحانات اور عقائد اسلام کے خلاف اس کے اقدامات سے سارے ملک میں شورش کے آثار نمایاں ہوئے کیکن عوام اس جابر بادشاہ کے سامنے زبان نہیں کھول سکتے ہے۔ اکبر کے مذہبی افکار کی مخالفت کرنے والے اکثر علماء کو ملک بدر کر دیا

<sup>(</sup>۱) بدایونی: منتخب ۳۰۹/۲ ایسنا ۲۲۹/۱

<sup>(</sup>٣) محمرصاوق بهدانی تشمیری: طبقات شاه جهانی (طبقهٔ نهم بس ۵۱)

گیایاوہ قل کردیے گئے۔

ال سلط میں میرال صدر جہال پہانوی اور بخشی نظام الدین احمہ کے مابین ایک دلچیپ مکالمہ ہوا کہ اکبر نے بچھ علاء کو ہندوستان سے نکال کر مکہ کرمہ بھیج دینے کا حکم دیا تو نظام الدین احمہ نے ان کی فہرست مرتب کی ایک دن صدر جہال کہنے گئے کہ اس فہرست میں کہیں میرانام تو شامل نہیں ہے؟ بخشی نظام الدین احمہ نے جواب دیا کہ آپ کو بادشاہ کیونکر ملک سے باہر بھیجنے لگا کہ آپ کی زبان سے بھی کلم فق نکا ہی نہیں جواخراج کا سبب بنتا ہے (۱)۔

ان مجاہد علماء کی کوئی مکمل فہرست تو اس عہد کی معروف کتب تاریخ میں محفوظ نہیں ہے البتہ چند علماء جن کے خلاف اکبرنے کارروائی کی ، کا ذکر کیا جارہا ہے۔

قطب الدین محمد خان، شہباز خان اور دوسرے امراء نے بادشاہ کو اسلام کے خلاف اقدام کرنے سے روکنے اور سمجھانے کی کوشش کی تواکبرنے اس پر جواب دیا کہ اگرتم لوگوں نے اپنی زبانیں بند نہ کیس تو نجاست سے آلودہ جوتے تمہارے منہ پر مارے جائیں گے(۲)۔

علماء میں سے جو نپور کے قاضی القصناۃ ملامحریز دی نے اکبر کےخلاف بغاوت اور جہاد

(۱) بدايوني: منتخب التواريخ ١٣١-١٣١

میران صدر جہان پہانوی (ف ۱۰۲۰ھ) آیک ذی علم بزرگ تھے۔ اکبری عہد میں مدتوں نشکر میں قاضی رے، حالات کے لئے ملاحظہ ہو:

. بخآورخان: مراة العالم ۳/۵/۳، عبدالحی حسنی: نزمیة الخواطر ۵/۸۱، محمد صادق بمدانی تشمیری : طبقات شاه جهانی ۹/۷۳-

عبدالقادر بدایونی نے میرال صدر جہان کی دنیاداری اور حب جاہ کا تذکرہ کرنے کے بعد لکھا ہے کہ انہوں نے شعر گوئی سے تو بہ کرلیں ہے کہ اس طرح وہ''لاف وگزاف' سے بھی تو بہ کرلیں گے (منتخب ۱۳۲/۳) جب جہا تگیر کا عہد حکومت آیا اور حالات میں تبدیلی ہوئی تو انہوں نے بھی مذہبی ہے راہ روی سے تو بہ کرلی ہوگی حضرت مجد دالف ٹانی کے کئی مکا تیب ان کے نام ہیں جن میں انہیں مذہبی حسیت کا حامل بتایا گیا ہے جو ان کے تائب ہونے کا شوت ہے ان مکا تیب کا تعلق عہد جہا تگیری ہے۔

(٢) بدايوني: منتخب ٢/١٣-٢٨٣

كافتؤى صادركرديا:

فتؤى بوجوب خروج وبغى بربادشاه داد (١)\_

محرمعصوم کابلی، محرمعصوم فرنخودی، میرمعزالملک، نیابت خان اور عرب بهادر ہاتھوں میں تلواریں لے کرمیدان میں نکل آئے، بادشاہ کومعلوم ہوا تو اس نے ملامحمہ یزدی اور میر معزالملک کو کی تقریب ہے جو نبور سے بلا بھیجا جب آگرہ سے چندکوں کے فاصلے پر فیروز آباد کے قریب پنچے تو تھم دیا کہ ان کوسواروں سے الگ کر کے شتی میں سوار کر کے دریائے جون کے داستے گوالیار لے جایا جائے اس کے بعد پھرتھم دیا کہ انہیں ختم کردیا جائے:
جون کے داستے گوالیار لے جایا جائے اس کے بعد پھرتھم دیا کہ انہیں ختم کردیا جائے:

اس تھم پران دونوں کوایک پرانی کشتی میں بٹھا کر'' گرداب فنا'' کے سپر دکر دیا گیا۔ اس کے چند ہی دن بعد قاضی یعقوب کو بنگال سے طلب کر کے اس طرح مروا دیا گیا، ای طرح بعض دیگران علاء (ملایان) کوبھی جن ہے'' ہے اخلاصی'' کی بوآتی تھی صفحہ ستی ہے مٹادیا (۳)۔

لا ہور کے اکابر علماء کو بھی جلاوطن کر دیا گیا ، ان میں سے قاضی صدر الدین لا ہوری کو بہر وچ (گجرات) ، ملاعبدالشکور کو جو نپور ، ملامحمر معصوم کو بہار اور شیخ منور لا ہوری کو مالوہ جلا وطن کر دیا اور اس صوبہ کی صدارت انہیں تفویض کی گئی (۴)۔

اب ان کی جگہ جن اصحاب نے لی ان کا کردار بیتھا کہ لا ہور کے مفتی شرپنداور محتسب ایسے مکار کہ شیطان سے بھی سبقت لے گئے تھے۔

ملا مبارک ناگوری کے فرزند زیرک، دین الہی کے محرک اور تفییر سواطع الالہام کے مصنف کی اسلام دشمنی کے شواہد عبدالقادر بدایونی کی زبانی قارئین کے لئے قابل قبول نہ
(۱) ایسنا / ۲۷۷

(۲) ایسنا ۲۷۷/۳ بنگال کے قاضی کمال الدین ما تک پوری نے اس بعناوت میں محمد معصوم کا بلی کا ساتھ دیا تھااس لئے انہیں قلعہ کوالیار میں قید کے لئے بھیجا تو رائے میں ان کا انتقال ہو گیا (اطہر مبار کپوری: دیار پورب میں عکم اور علماء ۷۸)۔

r22/riنيا (٢) اينا r22/rii) اينا r22/rii)

ہوں تو اس عہد کے نامور عالم ومحدث شیخ عبدالحق دہلوی کا قول ملاحظہ ہوجس میں آپ نے لکھا ہے کہ باہمہ فضل و کمال فیضی نے اس وقت '' کفروضلالت'' کی وادی میں قدم رکھ دیا ہے اور:

"حیف که به جهت وقوع و بهوط در بادیهٔ کفر و صلالت رقم انگارد و ادبار برناصیهٔ احوال خود کشیده، زبان ابل دین و ملت جناب نبوت را از بردن نام وی و نام جماعت شوم وی باک است (۱)"

ان غیریقینی حالات میں مسلمانوں کی دو جماعتیں وجود میں آئی تھیں ایک وہ جماعت تھی جس کا تذکرہ مندرجہ بالا اقتباس میں حضرت شخ محدث نے فرمایا ہے یعنی '' جماعت شوم'' یہ وہ مسلمان تھے جنہیں اس عہد کی اصطلاح میں '' مسلمانان ہندومزاج'' کہا گیا تھا دوسری جماعت علائے حق کی تھی جوشریعت اسلامیہ کی ترویج اور ملک میں اسلامی حکومت حامت تھی۔

ساری سنگش ان دونوں جماعتوں کی تھی اول الذکر پارٹی کے سرگرم رکن فیضی نے صدرالصدور کی عدالت میں شم کھا کرکہا تھا کہ ' میں تم سے ایسابدلہ لوں گا جس کی گونج سارے ہندوستان میں سنی جائے گئ' ، چنانچہ ایسا ہی ہوا ، ابھی آپ نے پڑھا کہ اس' جماعت شوم' کے کردار سے ہندوستان کی مسلم معاشرت پر کتنے منفی اثرات مرتب ہوئے۔

دوسری جماعت علمائے حق کی تھی ان میں سے پہلی قتم کے علماء نے علی الاعلان بادشاہ کے خلاف بغاوت کی تو انہیں موت کی نیندسلا دیا گیا۔ رائخ العقیدہ علماء کا دوسرا طبقہ وہ تھا جو ان بدلے اور بگڑے ہوئے نہ بی و معاشرتی حالات کا خاموثی سے جائزہ لے رہا تھا ان حالات میں اعلانیہ بادشاہ کے خلاف بغاوت کرنا موت کو دعوت دینے کے مترادف تھا ان حضرات نے دانشمندی اور راز داری کے ساتھ فکری و ذہنی انقلاب برپا کرنے کے لئے کوششوں کا آغاز کیا۔

ا كبركة آخرى سنين حكومت ميں ٥٠٠١هـ/ ١٥٩٩ء كو افغانستان سے حضرت خواجه (۱) عبدالحق محدث: فہرس التوالیف (بحوالہ حیات شیخ عبدالحق از نظامی ص ٢٨٣٣) باتی بالله د ہلی تشریف لائے یہاں آپ نے ایک خانقاہ کی بنیاوڈ الی اور دین دارامراء،علماء و مشائح سے رابطہ قائم کر کے حالات کا بغور جائزہ لینے کے بعد آپ نے نواب مرتضی خان فريد بخاري، حضرت مجد دالف ثاني، حضرت ينتخ عبدالحق محدث د ہلوي اور بعض ديگر اصحاب کی ایک جماعت کے ساتھ اصلاح احوال کا آغاز فرمایا لیکن صرف حیار سال بعد ہی ١٠١٢ه اه/ ١٦٠٣ء کوآپ کا وصال ہو گیا تو تبلیغ دین کی جو تمع آپ نے روثن کی تھی وہ آپ کے ان مخلصین نے جلائے رکھی ، اب ذہنی وفکری انقلاب کی کمان حضرت مجدد الف ثانی ، حضرت شيخ عبدالحق محدث دہلوی اورنو اب مرتضیٰ خان فرید بخاری نے سنجال لی۔ اگرا كبرى عهد كى مختلف مذہبى تحريكوں كا تجزياتى مطالعه كيا جائے توبيہ بات كل كرسامنے آ جائے گی کہ اس عبد کاسب سے اہم مسئلہ حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کا مرتبہ ومقام متعین كرنا اور اسے برقر ار ركھنا تھا، نظرية مهدويت،عقيدهٔ امامت،نظريه ُ الفي اور دين البي كي تحريكوں نے كئى نەكسى طرح سيدالانبياء آنخضرت صلى الله عليه وسلم كے اعلیٰ وارفع مقام پر ضرب لگائی مح حضرت مجدد الف ثانی اور حضرت شیخ عبد الحق محدث کاید برد اعظیم کارنامه ہے که ان حضرات نے نبی آخرالز مان صلی الله علیہ وسلم کے اس ارقع ترین مقام کی الیبی اور اس انداز ے وضاحت کی اس سے اس سلسلہ کی تمام کمراہیوں اور صلالتوں برضرب کاری لکی (۱)۔ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی ان روح فرسا حالات سے پریشان ہوکر حجاز مقدس چلے گئے تھے، مکہ مرمہ میں آپ کے استاد ایک بے مثل ہندوستانی عالم شیخ عبد الوہاب متقی تھے جو ہندوستان میں ندہبی ماحول کی تبدیلیوں اور بہاں کے علماء کے کردار ہے بخو بی واقف تصاورانبيں احساس تھا كەد ہاں كىمسلم معاشرت كوكىسے اوركس طرح گمرا ہى كى اس ولدل سے نکالیں ، درس کے دوران ہی انہوں نے اپنے حوز و علمیہ میں سے حضرت مینے عبدالحق كويه كهدكرا شادياكه:

" و بلی واپس جاؤ کیوں کہ د بلی تمہاری جدائی میں نالاں ہے(۲) ۔ "

<sup>(</sup>۱) ابوالفضل نے تقلید کو تاریخی 'اور آزاد خیالی والحاد کو تحقیق ' کانام دیا ہے (اکبرنامہ ۲۵۳/۳)

<sup>(</sup>r) نظامی خلیق احمد: حیات شیخ عبدالحق س

آپ ۱۰۰۰ه او ۱۵۹۲ کو ہندوستان پہنچی،آپ نے ایک جامع پروگرام مرتب فر ماکر درس وارشاد کا آغاز فر مادیا جس سے اس تاریکی اور بے راہ روی کے ماحول میں شریعت و سنت کی آواز بلند ہوئی، جلد ہی آپ کواس پریشانی سے نجات ملی جو حجاز مقدس جانے ہے بل آپ برطاری تھی کیوں کہ اب آپ ان گمراہیوں کی مدافعت کی قوت اپ اندرمحسوں کر رہے تھے اور اب آپ نی راہ ممل متعین کر کی تھی اور علوم دینیہ کا جو بیش بہا سرمایہ آپ حرمین الشریفین سے لائے تھے اس کو اس مذہبی اختثار کو دور کرنے کیلئے محاذ کے طور پر استعال کیا۔

آپاس کار خیر میں ہمہ تن مصروف تھے کہ ٹھیک آٹھ سال بعد حضرت خواجہ باقی بالته قدس سرہ دبلی تشریف لا کے اور اصلاح احوال کا آغاز فر مایا تو آپاس تحریک احیاء دین کے سرگرم ترین رکن ثابت ہوئے ، آپ نہایت متانت اور شجیدگی ہے حالات کا جائزہ لے کہ سرگرم ترین رکن ثابت ہوئے ، آپ نہایت متانت اور شجیدگی ہے حالات کا جائزہ لے نزول فر ما یا اور انہیں تکم دیا کہ حضرت خواجہ باقی بالتٰه کی خدمت میں جاکر اخذ فیض کریں، شخ محدث کے ایک شاگر داس کے راوی میں کہ جب حضرت خواجہ دبلی آئے تو "مستعدان و خدا پرستان عالی فطرت" (علائے حقل ) آپ کے گرد جمع ہونا شروع ہوگئے ، فر ماتے ہیں: خدا پرستان عالی فطرت محضرت قطب العارفین خواجہ محمد باقی اولی نقشبند کی قدس سرہ بدار المعارف و ، بلی تشریف ارزانی فرمود و مستعدان و خدا پرستان عالی فطرت مر و اخلاص ، حضرت خواجہ بیدا شد ، بعد از اشارت از حضرت غوث الثقلین شاہ می المدین جیلانی قدس سرہ اخذ طریقہ نمودہ بطریقہ نقشبند یہ شخول شدو بعد از چندگاہ اجازہ ارشاد طریقہ نقشبند بیا ن تخضرت یا فت' (ا)

حجاز مقدس سے رخصت ہوتے وقت شخ عبدالوہاب متقی نے ان سے فرمایا تھا کہتم

<sup>(</sup>۱) محمد صادق بهدانی تشمیری: طبقات شاه جهانی (طبقه ۱۰، ۳)، کلمات الصادقین ۹ ۱۳ و (دیگرا قتباسات کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذا کاعنوان نقشبندی مشائخ اور سلاطین وامراء)

جہاں بھی رہو گے حضرت غوث اعظم کی روحانیت تمہارے ساتھ (۱) ہوگی، بالکل یہی معاملہ یہاں پیش آیا۔

حضرت خواجہ کے وصال (۱۰۱۲ھ) کے بعدان دونوں حضرات نے علوم دینیہ کے احیاء اور تروی شریعت کے لئے اپنی کوششیں مزید تیز کردیں اکبراور مسلمانان ہندو مزاج کے زیرا ترپا کتان وہند کے علاء کی تمام تر توجہ فلسفہ اور علم کلام پر مرکوز ہوگئ تھی اور قرآن، حدیث اور فقہ کے پڑھنے کو' مطعون ومردو' قرار دیا گیا اور نجوم، حکمت، طب، حباب، شعر، تاریخ اور افسانہ کو رواج دیا گیا (۲) اگر بھی قرآن پاک یا حدیث شریف کے مندر جات کا بیان ہوتا تو حیلہ بازیوں اور تاویلات کے انبار لگا دیے جاتے ہیں اسی لئے حضرت شخ عبد الحق محدیث دہلوی نے اپنی تمام تر توجہ دینی علوم کے احیاء پر صرف فرمادی اور لا یعنی تاویلات اور طحد ان تغییروں کی حقیقت سے عوام کوآگاہ فرماتے ہوئے لکھتے ہیں: وضع کردن تاویلات اہل زیخ وضلال وطعن ملاحدہ و زناد قہ و نیز از رعایت حقوق وضع کردن تاویلات اہل زیخ وضلال وطعن ملاحدہ و زناد قہ و نیز از رعایت حقوق کتاب الله ترک تکلم درآ ں تغییر سسے چنا نکہ بعضی از جاہلان بوالفضول ایں روزگار کنندوآں راتفیر بنام کنندونداند کے من فرائس کے بھائی فیضی کی تغییر اس افتباس میں'' بوالفضول'' اشارہ ہے ابوالفضل اور اس کے بھائی فیضی کی تغییر مواطع الالہام کی طرف۔

ان حالات میں آپ نے اعلان فر مایا کے علم صرف وہ ہے جوملت اسلامیہ کی بقاءاور تقویت کا باعث بن سکے:

موجب بقاء وتقویت دین و ملت است(م) ایک مکتوب میں آپ نے بیشعرتقل فر مایا ہے: علم دین فقہ است وتفییر و حدیث ہر کہ خواند غیر ایں گردد خبیث

<sup>(</sup>۱) عبدالحق محدث: زادامتقين (بحواله حيات شيخ عبدالحق ۱۲۳)

<sup>(</sup>٢) بدايوني: منتخب ٣٠٤-٣٠٠ (٣) عبدالحق محدث: مدارج النبوة ٩٥ ٣٠٠

<sup>(</sup>٣) عبدالحق شيخ: كتاب المكاتيب والرسائل ٥٣

حفرت شیخ عبدالحق محدث وہلوی نے ان حالات میں جبدصوفیہ کام ہرطرف سے عوام وخواص اور سلاطین وامراء کے ذہن کواپی خام خیالی سے مسموم کرر ہے تھے اور یہ باور کروار ہے تھے کہ شریعت تو طریقت کی تابع ہے تعلیم طریقت اور حصول خلافت کے بعد شریعت کی علمی حیثیت ختم ہوجاتی ہے، کے خلاف بھر پور طریقہ سے اقد امات کے اس سلسلہ میں آپ نے اپنی دو کتابوں یعنی مخصیل التعرف فی معرفۃ الفقہ والتصوف (۱) اور مرح میں آپ نے اپنی دو کتابوں یعنی مخصیل التعرف فی معرفۃ الفقہ والتصوف (۱) اور مرح البحرین (۲) میں یہ ثابت کیا کہ شریعت اور طریقت کا آپس میں بہت قریبی تعلق ہے۔

ایمان فروشی اور الحاد و زندقہ کے اس طوفان میں جہاں آپ نے قلمی جہاد کے ذریعہ تفیر، حدیث، فقہ اور دیگر اسلامی علوم کے احیاء کے لئے بیڑ ااٹھایا تو اس کے منفی اثرات زائل کرنے کے لئے آپ نے تھیل الایمان جیسی جامع اور مانع کتاب لکھ کرعوام کو بتایا کہ ایمان کی اصل کیا ہے۔

جہاں آپ نے سیرت پاک پر بہترین کتابیں تالیف کر کے اثبات نبوت کے وافر دلائل مہیا کردیے وہاں اکبرکو انبیاء کی صفات سے متصف کرنے والے ملاحدہ وآزاد مشرب صوفیہ کی زبانیں بندکرنے کی سعی بھی فرمائی۔

حضرت شخ محدث کے مکتوبات شریف سے بھی اس عہد کے بدلے ہوئے حالات پر
روشی پر تی ہے۔حضرت محدث نے مسائل عصر پر اپنے مرشد بزرگ خواجہ باتی بالله قد س
مرہ سے بذریعہ مراسلت را ہنمائی چاہی ہے، کیکن آپ نے جوسات عریضے حضرت خواجہ کی
خدمت میں لکھے ہیں نہایت احتیاط سے تحریر کئے ہیں اور پر دے پر دے میں وہ سب کچھ کہہ
د یا ہے جواس عہد میں ہوا اور ہور ہاتھا، ان خطوط کے بغور مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ان
کے لکھنے والا اس دور کے مذہبی انتشار پر نالا ل ہے۔ اور اصلاح کے لئے بہت ہی اب قرار
(۱) تحصیل التعرف تا حال طبع نہیں ہوئی ہے اس کا ایک خطی نیخہ جناب ظیل الرحمٰن داود کی (لا ہور ) کے
کا بخانہ میں ہے، ضرورت اس امری ہے کہ اس مذہبی اختشار کے پس منظر میں اس کا تجزیاتی مطالعہ کر کے نتا بج

(٢) شيخ محدث كى يه كتاب كى بارجهپ چكى ہاردوتر اجم بھى موجود بيل-

بھی ہے، ایک بار حضرت خواجہ نے رسالہ فقر محمدی کے مصنف شخ احمد بن ابراہیم واسطی حزمی اور رسالہ کے موضوع سے متعلق شخ محدث سے استفسار کیا تو انہوں نے اس کے جواب میں جو پچھ کھادہ ہندوستان کے حالات پرایک نہایت بلیغ تبصرہ ہے۔ آپ نے اس کے خواب میں جو پچھ کھادہ ہندوستان کے حالات پرایک نہایت بلیغ تبصرہ ہے۔ آپ نے اس کے کے زیرعنوان اکبری عہد کے تمام فتنوں کی طرف اشارہ کر دیا ہے اور اپنے اضطراب کی بوری کیفیت بیان کردی ہے جس سے اصلاح احوال کے لئے آپ کے جذبات کی عکاس ہوتی ہے۔

جس طرح حفزت منتخ محدث كے سات عر يضح حفزت خواجه كى خدمت ميں لكھے گئے ہیں ای طرح سات گرامی نامےنو اب مرتضی خان فرید بخاری کے نام ہیں۔جس طرح دیگر علائے حق نے اکبری فتنوں کے سدباب کے لئے ان سے رجوع کیا تھا اسی طرح مینخ محدث نے بھی احیاء سنت اور ترویج شریعت کے لئے نواب کی حمیت دینی کو متحرک کیا (۱)۔ نواب فرید بخاری کےعلاوہ حضرت شیخ نے عبدالرحیم خان خانان کوبھی بدعت کے خاتمہ اوراحیاء سنت کے لئے آمادہ کیا تھاان امراء کے نام آپ کے مکا تیب سے معلوم ہوتا ہے کہ ملت اسلامیکی پریشان حالی نے آپ کے قلب وصدر پربہت گہرے اثرات چھوڑے تھے۔ آپاہے بخصوص انداز میں ان امراء کی غیرت دینی کوجوش دلاتے رہتے تھے۔ حضرت شیخ محدث کی تصانف کا اگر بغورمطالعه کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ آپ نے بھی براس گمراہی کی نشاندہی کی ہے جس کے خلاف حضرت مجد دالف ثانی نے آواز اٹھائی تھی۔ حقیقت سے کہ بیان دونول حضرات نے ایک ہی بات کہی ہے لیکن مختلف انداز فکر میں حضرت مجدد الف ٹانی کے ہاں جوش انقلاب محکم گیری اور'' رگ فارو تی'' فی الفور متحرک ہوجاتی ہے توشخ محدث کے ہاں اس ماحول سے سخت نفرت اور احیاء دین کاغیر معمولی جذبہ ہے۔حضرت مجدد الف ٹانی کی طرح آپ ڈیکے کی چوٹ پر ہات نہیں کہتے لیکن کہتے وہی

<sup>(</sup>۱) اکبرگانقال پرشنخ محدث نے نواب فرید بخاری کوایک مفصل خطانکھااوراس میں اکبر کی تمام گمراہیوں کا ذکر کیا ہے اورنواب سے کہا کہ اس کے جانشین جہا تگیر کوان سے آگاہ کردے کہ ہیں وہ ان گمراہیوں کا اعادہ نہ کر جیٹھے۔ اس مفصل مکتوب کا پورامتن پروفیسر نظامی نے اپنی ندکورہ کتاب (۳۵۸–۳۸۵) نقل کردیا ہے۔

ہیں جوحضرت مجددالف ٹانی نے کہاہے(۱)۔

حضرت شیخ محدث کے علاوہ اکبر کے عہد میں مذہبی انتشار سے جوشخصیات متاثر ہو کیں اور اس میں اپنے اپنے دائر ہ امکان کے اندروہ ان عقائد سے جس قدرنا گواری کا اظہار کر سکتے تھے کیا۔ ان بزرگوں میں سے شیخ حسین اجمیری از اولا دحضرت خواجہ معین الدین چشتی تھے جوا کبر کے اجمیر شریف آنے پر ناراض ہوئے اور وہاں سے چلے گئے اکبر نے ان کو آبائی خانقاہ کی تولیت سے معزول کر دیا اور حرمین الشریفین جانے کا حکم دیا وہ پھر ہندوستان آئے لیکن بادشاہ کو سجد ہ تعظیمی نہیں کیا تو اس نے ناراض ہوکر انہیں قید میں ڈال دیا۔ آخر رہا کئے گئے پھر بھی وہ نہ آ داب بجالائے اور نہ بی سلطان کا عطیہ قبول کیا (۲)۔

ایک اورصوفی شخ ابراہیم محدث اکبرآبادی (ف1001ه/ ۱۵۹۲ء) کواکبرنے عبادت خانہ میں آنے کی دعوت دی وہ غیر شرعی آ داب بجانہیں لائے اور اکبر کے سامنے اپنی تقریر میں وعظ ونصیحت فر مائی اور اکبر کے جاہ وجلال سے مطلق مرغوب نہ ہوئے (۳)۔

حاجی سلطان تھانیسری (خسر حضرت مجددالف ٹانی) اکبر کے مقربین میں ہے کہتے مہابھارت کے ایک حصے کا فاری میں ترجمہ بھی کیالیکن جلد ہی تو بہ کی تو فیق ہوئی اور ذرج گاؤ کے سلسلہ میں بادشاہ کے حکم ہے معزول کئے گئے ، معافی ملی کچھ عرصہ کے بعد بادشاہ کو پھر شکایت ملی کہ بیتو شعائر اسلامی کی پابندی کرتے ہیں جس پر انہیں کے ۱۹۹۰ھ/ ۱۹۹۸ء کو موت کی سراملی (۴)۔

ایک بزرگ شخصیت شخ عبدالقادراو چی کی تھی وہ بادشاہ کے خلاف شرع امور کی مطلق پڑوانہیں کرتے تھے ایک دن بادشاہ نے افیون پیش کی تو انہوں نے کھانے سے انکار کردیا۔ جس سے بادشاہ کو غصہ آگیا ایک روز وہ عبادت خانہ میں نماز نوافل میں مصروف تھے کہ بادشاہ نے کہا کہ آپ کوفل گھر جا کر پڑ ہسے جا بہیں ،اس پرانہوں نے جواب دیا کہ خانہ خدا (۱) حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی کے فکری مطالعہ کے سلسلہ میں یہاں کی نکات پروفیسر خلیق احمد نظامی مرحوم

ک گرابها کتاب حیات شیخ عبدالحق ہے متفاد ہیں۔ (۲) عبدالحی صنی: زہمتہ الخواطر ۱۳۳/۵ (۳) ایضاً ۱۵۸/۵۱ میں آپ کی حکومت نہیں ہے۔ اس پر ہادشاہ نے غضبناک ہوکر کہا کہ اگر تہمیں میری سلطنت گوار انہیں تو یہاں سے چلے جاؤوہ ای وقت اپنے آبائی شہر اوچ کے لئے روانہ ہو گئے(1)۔

ان بزرگوں کے علاوہ ایک بڑی شخصیت حضرت خواجہ حسام الدین احمد دہلوی کی تھی جو پہلے اکبر کے بڑے منصب دار تھے، ان کے والد نظام الدین معروف بہ غازی خان برخشی (ف ۱۹۹۲ھ/ ۱۹۸۳ء) وہ شخصیت ہیں جنہوں نے اکبر بادشاہ کو سجدہ کرنے کا جواز تر اشا تھا (۲) انہوں نے اپنے اس فرزندیعنی خواجہ حسام الدین احمد کی شادی ابوالفضل وفیضی کی بہن سے کی تھی ، لیکن الله تعالیٰ کے فضل سے انہیں اکبر کے حین حیات تو بہ کی تو فیق نصیب ہوئی اور وہ ترک تعلق کر کے حضرت خواجہ باتی بالله قدس سرہ سے منسلک ہو گئے اکبر نے انہیں راہ راست (بود پنی و الحاد) پر لانے کی بہت کوشش کی لیکن بے سود موصوف نے انہیں راہ راست (بود پنی و الحاد) پر لانے کی بہت کوشش کی لیکن بے سود موصوف نے مرت دم (۱۹۳۳ھ) تک جادہ تو کل سے باہر قدم نہ رکھا اور حضرت خواجہ کے وصال ۱۰۲ سے بعد آپ نے خانقاہ شریفہ کے متولی کی ذمہ داری سنجالی حضرت خواجہ کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی ، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی ، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی ، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی ، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی ، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی ، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن حالیت مکا تیب میں گی بار تذکرہ کیا ہے۔

خواجہ حسام الدین احمد ملاحدہ کی'' جماعت شوم'' میں گھر کے بھیدی تھے وہ اس جماعت کے اجتہاد کے مکر وفریب سے بخو بی واقف تھے انہوں نے حضرت شیخ عبد الحق محدث وہلوی کی طرح نہایت متانت اور راز داری سے احیاء دین اور ترویج شریعت کے لئے اپنی کوشش کو حاری رکھا (۳)۔

ان مصلحین کرام میں سب سے نمایال شخصیت حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی شخ

<sup>(</sup>١) الصاّه/ ٢٣٣ (٢) بدايوني: نتخب ١٥٣/ ١٥٣

<sup>(</sup>٣) حفرت خواجہ حسام الدین احمد دہلوی کے حالات پر حضرت خواجہ باقی باللہ کے صاحبز ادے خواجہ کلال نے زاد المعاد کے نام سے ایک جامع کتاب کھی تھی جس پر ہم نے مفصل مقدمہ میں خواجہ حسام الدین کی ان خدمات کا مرتبع مرتب کیا ہے جن کا تعلق حمیت دین ، ترویج شریعت اور دعوت دارشاد سے ہے۔

احمدسرہندی قدس سرہ کی تھی ۔ آپ نے نہایت بالغ نظری اور حکیماندازے اس سارے انتشار کا جائزہ لیا جوا کبر کے زیراثر مسلمانان ہندومزاج بھیلا چکے تھے اور مصروف کارتھے۔ آپ نے ایک ایک فتنہ پرغور فر مایا ، الحادو بے دینی اور آزاد مشربی کے منفی اثرات ہے مسلم حکومت اور معاشرت کو بچانے کے لئے جو حل تجویز کئے ان سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کا دست مبارک اختثار پذیر ملت اسلامیہ کی نبض پرتھا۔

حضرت مجددالف ٹانی کی مجددانه مساعی کودوحسوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے اول اکبری عہد، دوم جہا تکیری دور۔

اکبری وفات (۱۰۱۴ه/ ۱۰۱۵ه) پرآپ ۳۳ سال کے تھے دینی غیرت وجمیت آپ کی فطرت میں اس طرح شامل تھی کہ کسی بڑے ہے بڑے عالم یاصوفی کا کوئی ایسا قول جو شرع اسلامی سے متضاد ہوتا، سنتے تو آپ کی'' روگ فاروتی'' فی الفور حرکت میں آ جاتی اور اس جوش ایمانی کا اظہار کرتے جواس مبارک خاندان کے جداعلی حضرت عمر فاروق رضی الله عنہ کا خاصہ تھا ایسی شخصیت بھلاکسی غیر مسلم یا بے دین وطحد کے افکار فاسدہ من کر کس کرب و بینی کا شکار ہوتی ہوگی اس کا اندازہ تو صرف راسخ العقیدہ اصحاب ہی فرماسکتے ہیں۔ بہتنی کا شکار ہوتی ہوگی اس کا اندازہ تو صرف راسخ العقیدہ اصحاب ہی فرماسکتے ہیں۔ اب ہم آپ کی ان کوششوں کی ایک جھلک پیش کررہے ہیں جن کا تعلق عہدا کبری ہے اب ہم آپ کی ان کوششوں کی ایک جھلک پیش کررہے ہیں جن کا تعلق عہدا کبری ہے

ہے۔ اکبرے عہد میں در پیش مسائل میں سب سے بڑا مسئلہ حکومت کا فلسفیانہ اور عقلی علوم کی سر پرستی کرنا اور دینی علوم کو'' مطعون ومردو د'' قرار دے کرمسلمانوں کے عقائد میں اختثار بیدا کرنا تھا۔

حضرت مجدد الف ٹانی نے اس عہد میں مسلم معاشرے کو ذہنی انتشارے بچانے کے گئے اقد امات کئے جن میں سے چندمثالیں ملاحظہ ہوں: گئے گئے اقد امات کئے جن میں سے چندمثالیں ملاحظہ ہوں:

آپ نے دین علوم کے احیاء کے لئے بہت کوشش صرف کی سر ہند کا مدرسہ اپنے درس و تدریس کے لئے ہندوستان بھر میں معروف ہو گیا۔ آپ نے مراسلت کے لئے امراء کو دینی مدارس کی طرف توجہ کرنے کے لئے کہا، آپ نے ہندوستان کے فلسفیوں اور حکما ، کواس عقل اور عقلیت کے تابع ہونے کا مشورہ دیا جوانو ار نبوت سے مقتبس ہو(۱) ۔ فلاسفہ کیونان کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی ہستی کو سمجھنا ہے تھلی ہے ، کیوں کہ وہ خود گمرا ہی کے بیابان میں بھٹک رہے ہیں۔(۲)

ایک مکتوب میں فرماتے ہیں:

ال جماعت کو حکماء جان کر انبیاء علیهم الصلوٰۃ والتسلیمات کا ہم پلیہ اور مقابل جانتے ہیں بلکہ ممکن ہے کہ ان کے جھوٹے علوم کو سیچے علوم سمجھ کر نبیوں کی شریعتوں پرمقدم رکھتے ہوں ،اللہ ہم کوان عقائد بدسے بچائے (۳)۔
غرض آپ نے اپنے مکا تیب میں جا بجا یونانی حکماء اشراقیوں اور دوسرے فلاسفروں

پر جرح کرتے ہوئے ان کے دلائل کو بے وزن قرار دیا ہے۔ اب جبکہ انبیاء کی تعلیمات کو حکماء کے افکار پر فوقیت دے دی گئی تھی اس معاشرے میں نبی کا مقام اور نبوت کو تنقید کا نشانہ بنایا جانالا زمی امرتھا۔

اس ماحول میں آپ نے واضح الفاظ میں اس حقیقت کا اعلان کیا کہ:

''بعثت کے بغیر صفائی اور تزکیہ کی حقیقت نصیب نہیں ہوتی .....عقل حجت ہے لیکن جحت ہوئی کی ختی ہوتی ۔۔۔ جت بالغہ لیکن جحت ہونے میں نامکمل اور تا ثیر و تکمیل کے در ہے کوئیں پہنچتی۔ جحت بالغہ صرف انبیاء کرام کی بعثت ہے .....(۴)

ان حالات میں جبکہ نبوت کی'' قدح'' کی جارہی تھی (۵) آپ نے نبوت کے اثبات میں ایک معرکہ آراء رسالہ اثبات النبوۃ کے نام سے عربی میں تالیف کیا جس کے ذریعہ یہ ثابت کیا کہ صرف بعثت ہی ہے انسانی معاشر ہے کی ذہنیت کواعتدال پررکھا جاسکتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثانى: مكتوبات ۲۳/۳ (۲) ايضاً ۲۳/۳ ايضاً

<sup>(</sup>٣) اليناً /٢٦٦ (٥) بدايوني: منتخب التواريخ ٢٦٩/٢

ایک اور خطرناک صورت اس وقت ہے پیش آئی کہ فرقہ امامیہ کواس زمانے میں تفوق عاصل ہوگیا جیسا کہ ہم دین الہی کے سلسلے میں گزشتہ ابواب وفصول میں ابوالفصل کا یہ قول نقل کر چکے ہیں کہ دین الہی کو'نصیریہ کے مشرب والوں' نے تسلیم کیا تھا گویا اکبر کے اکثر مریدین اس فرقہ نصیریہ شیعہ کے ہیروکار تھے، انہوں نے اپنے ند ہب کے مطابق امام کی ایسی صفات تراش لیس جونبی کا ہمسر ومساوی بنانے کے لئے کافی تھیں۔انہوں نے ہی اکبر کوامام اعدل کا درجہ دلواکر نبی کے برابر لا کھڑ اکیا تھا۔ ایسی صورت حال سے نیننے کے لئے گوامام اعدل کا درجہ دلواکر نبی کے برابر لا کھڑ اکیا تھا۔ ایسی صورت حال سے نیننے کے لئے آئیا ہے۔ نبیاء کے فضائل ومنا قب بکٹرت تحریر کئے اور عوام کو سمجھایا کہ منصب نبوت کیا ہے، تبی کا کتنا ارفع واعلی مقام ہے، رسالہ ردروافض آپ کی اسی عہد کی بہترین یا دگار ہے۔

ہمارے نزدیک آپ کے اصلاحی کارناموں میں سے آپ کا بیسب سے بڑا کارنامہ ہے کہ آپ کے اس پرفتن دور میں نبوت محمدی اور اس کی ابدیت پرامت میں اعتقاد بحال کرنے کی ایسی کوشش کی جس کے مثبت اثرات مرتب ہونا شروع ہوگئے۔

ا کبرنے ہندومت کے احیاء اور اس کے ساتھ مذہبی ہم آ ہنگی کے لئے جس غلوہ کام
لیا تھا حضرت مجد دالف ٹانی نے اس کے مقابل جس لب ولہجہ اور اندازییان میں ان سے
نفرت کا اظہار کیا اور اس کے ذمہ دار بادشاہ وامراء کوان کے ساتھ جس قتم کا سلوک کرنے ک
ہدایت فرمائی یہ اس عہد کا تقاضا تھا کہ کفر کے خلاف اس جرائت ایمانی کے ساتھ قلمی وعملی
جہا دکیا جاتا۔

اسلط میں آپ نے اس عہد کی سب سے مور شخصیت نواب مرتفئی خان فرید بخاری کو بہت پرزور خطوط لکھ کراس کے مضمرات ہے آگاہ فر مایا، ایک مکتوب میں لکھتے ہیں کہ جس نے کفار کوعزت دی اس نے اسلام کو ذکیل کیا، نہ آئیس اپنی مجالس میں جگہ دی جائے ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا بھی درست نہیں ہندوؤں کو کتوں کی طرح دور رکھنا چاہئے، اس مکتوب میں فرماتے ہیں ان کے ساتھ دوئی کا کم از کم نقصان یہ ہے کہ احکام شرق کے اجراء کی قدرت اور کفر کے نشانات منانے کی قوت مغلوب اور کمزور ہوجاتی ہے سائل کفرے جزید کا موتوف ہونا ان علاقوں کے سلاطین و حکمر انوں کے ساتھ دوئی کی شوی کے باعث

ے (۱)

ایک اور کمتوب می تحریر فرمایا ہے کہ اگر ہندوؤں کی طرف رجوع کرنا پڑی جائے تو تفنائے حاجت انسانی کی طرح ناپندیدگی اور مجوری کی صورت میں ان سے ملا حائے (۲)۔

اکبری عبد کا ایک اورفتہ اسلح کل کا تھا اکبر نے بظاہراس کی وجہ یہ بتائی کہ اس میں سائی مصالح ہیں اور تدن کے فروغ کے لئے یہ پالیسی اختیار کی جاری ہے لیکن در پردووہ ہندوسلم کی ذہبی تفریق کر کے تمرنی فرق کو مٹانا چاہتا تھا۔ حضرت مجد دالف ٹائی وہ پہلی شخصیت ہیں جنہوں نے اس کا نوٹس لیا اور اس فرموم کا رروائی کے خلاف آپ نے ذمہ دار افراد کے نام ہندوؤں کے خلاف ایسے خطوط لکھے جن سے یہ ٹابت ہوگیا کہ اسلام معاشر تی افراد کے نام ہندوؤں کے خلاف ایسے خطوط لکھے جن سے یہ ٹابت ہوگیا کہ اسلام معاشر تی اور دینی اختبار سے ایک ایسا فرہب ہے جس کے گیرکوکی دوسرے فدہب سے ملانام ممکن نہیں اور دینی اختبار سے ایک ایسا فرہب ہے جس کے گیرکوکی دوسرے فدہب سے ملانام ممکن نہیں اور دینی اختبار سے ایک ایسا فرہب ہے جس کے گیرکوکی دوسرے فدہب سے ملانام میں نہیں اور دینی اختبار سے ایک ایسا فرہب ہے جس کے گیرکوکی دوسرے فدہب سے ملانام میں نہیں اور دینی اختبار سے ایک ایسا فرہب ہے جس کے گیرکوکی دوسرے فدہب سے ملانام میں نہیں اور دینی اختبار سے ایک ایسا فرہ ب

اکبر کے عبد میں جب مسلمانوں کا ساجی نظام بڑی تیزی سے انحطاط کا شکار ہونا شروع ہوا تو حیلہ باز علاء نے اجتمالات کا لبادہ اور ہولیا جیسا کہ ہم لکھ چکے ہیں تھلید کی خالفت اس طریقے سے گئی کہ شریعت کی عملی افادیت کا تصور محوجو گیا، ان حالات میں معفرت مجدد الف ٹائی نے ہندوستان کی ملت اسلامیہ کے لئے ایک اصول و کلیم تب کی اسلمانوں کو اگر کہیں عافیت ل عمق ہودہ ہے " تھلید" آپ نے ایک مکا تب میں اس موضوع پر پرزورد لاکل دیے، ایک کھتوب میں نواب مرتفی فرید بخاری کو لکھتے ہیں :

عقائد کو ائمہ الل سنت کی آ راہ کے مطابق درست کر لواس معاملہ میں اگر عقائد ان حضرات کے مطابق نہ ہوں تو قابل المتبارنبیں ہیں، ہر بدعتی اور کمراو ( غیر مقلد ) اپ خیالات کی بنیاد براو راست قرآن وجدیث پرر کھتا ہے اور وہیں سے اخذ کرتا ہے ان کے

<sup>(</sup>۱) حواجد (۱۱

<sup>(</sup>٢) اينا ا ١٩٥ (بم ال مقدر عراس حمد عراس حمد عنا علف مقامات ي مان كريك ير)

<sup>(</sup>٣) خوبات ۱ ۱۲۰ و باحد

اخذ کردہ نتائج پر ہرگز اعتبار نہیں کرنا جائے۔حضرت مجددالف ٹانی کے بےساختہ و برجت جملے اس قابل ہیں کہ یہاں نقل کئے جائیں فرماتے ہیں:

"دختین ضروریات برارباب تکلیف تقیح عقا کداست بروفق آراءعلاء ابل سنت و جماعت .....که نجات اخروی وابسته با تباع آراء صواب نمائی ای بزرگواران است ..... و از علومیکه از کتاب و سنت مستفادند بهال معتبر اند که ای بزرگواران از کتاب و سنت اخذ کرده و فهمیده زیرا که برمبتدع و ضال عقا کدفاسدهٔ خود را بزعم فاسدهٔ خود را بزعم فاسدهٔ خود را بزعم فاسدهٔ خود از کتاب و سنت اخذی کند، پس برمعنی از معانی مفهومه از ینها معتبر باشد "(۱)

اکبری عہد کے فتنوں میں سب سے بڑا فتنه علمائے سوکا تھا، وہ اکبر بادشاہ جوابتداء میں ایک سچامسلمان تھا، مبحد جا کرخود جھاڑو دیتا، اذان کہتا اور علماء کے جوتے سید ھے کرتا تھا جب علمائے سوکی صحبت بدمیسر آئی تو وہ نہ صرف علمائے حق سے متنفر ہوا بلکہ اسلام کوہی اختلافات وخرافات کا مجموعہ بجھنے لگا، اس کے دربار میں ایک بھی'' عالم آخرت' نہیں تھا۔ بعض صالح علماء اس وقت ضرور موجود تھے لیکن اس لا دینی کی فضاء میں انہوں نے گوشہ نینی اختیار کرلی تھی۔

ان حالات میں حضرت مجد دالف ٹانی نہ تو گوشہ میں ہوئے اور نہ ہی حالات سے چشم پوشی کی بلکہ جذبہ کاروقی کے ساتھ ایسے جہاد کا آغاز کیا جو بغیر آل وغارت کے روحانی و مذہبی انقلاب کا پیشہ خیمہ ٹابت ہوا۔

آپوہ پہلی عظیم ہستی ہیں جنہوں نے ہندوستان میں مذہبی بےراہ روی ، لا دینیت اور الحاد وزندقہ اور فکری انتشار کی تمام تر ذمہ داری علماء سوپر ڈالی اور ان کے مکر وفریب کا پردہ حاک کیا۔

اس عہد کے مجاہد مورخ عبدالقادر بدایونی نے بھی ان علمائے دنیا اور دولت کے پجاری عالموں کے لئے '' علمائے سوبے دین'' کی اصطلاح استعال کی ہے (۲) اور ان کی ایک عالموں کے لئے '' علمائے سوبے دین'' کی اصطلاح استعال کی ہے (۲) اور ان کی ایک (۱) ایننا / ۱۵۷٬۱۹۳ (۱) بدایونی: نتخب التواریخ ۲۲۹/۲

ایک گرائی گنوا کے رکھ دی ہے کہ کس طرح ان بنی اسرائیل کے علماء کی فطرت رکھنے والے علماء کن فطرت رکھنے والے علماء نے اس بادشاہ کو جو عامی محض اور علم سے بے بہرہ تھا راہ راست سے ہٹا کر اسلام کا مخالف بنایا،معاصر مورخ کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

پادشای را که جو هری نفیس و طالب حق بوداماعا می محض و مستانف و مستانس بکفره و ارزال درشک انداخته حیرت برحیرت افزود و مقصود از میان رفت و سد سدید شرع مبین دین متین شکست و بعداز پنج شش سال خوداثری از اسلام نماند و قضیه منعکس شد (۱)

جب ان ''علائے سوبے دین' کو بادشاہ کی جمایت حاصل ہوگئ تو انہوں نے نہ صرف علائے حق سے بدلے لئے بلکہ اس اسلام کوجڑوں سے اکھاڑنے کے دریے ہوئے جس کی تبلیغ میں علائے اسلام نے صدیوں تک اپنی تمام صلاحیتیں صرف کرڈ الی تھیں، اور اس کی سربلندی اور بقاء کے لئے اپنی ساری زندگی وقف کردی تھی۔

دولت اورمرتبہ کی ہوں نے ان علاء کے خمیر کی آواز کواس قدرمردہ کر دیا تھا کہ وہ بادشاہ کی خوشنودی حاصل کرنے کیلئے ہرتم کے غیرشری فتوے دینے کیلئے تیار ہوجاتے تھے اکبرکو تجدہ کرنے کا جواز قاضی نظام بدخش نے پیش کیا تو ملا عالم کا بلی کواس پر بردی حسرت اکبرکو تجدہ کرنے کا جواز قاضی نظام بدخش نے پیش کیا تو ملا عالم کا بلی کواس پر بردی حسرت ہوئی کہ یہ فضیلت انہیں حاصل کیوں نہ ہوئی ،معاصر مورخ کے الفاظ ہیں:

(قاضی نظام بدخش) اول کس که اختراع سجدهٔ پیش پادشاه گردد در فتح پور (سیری) او بود و ملا عالم کابلی بخسرت می گفت در بیغ که مخترع این امر من نه شدم (۲)۔

ای شم کے علماء نے داڑھی منڈوانے کی حدیث تراثی اور فریضہ کج کے ساقط ہونے کا فتوٰ کی صادر کیا،غرض علماء سوکی اس قتم کی سرگرمیوں نے اسلام کی روح کوسنح کر دیا اور شریعت سے لاتعلقی عام ہوگئی۔

حضرت مجدد الف ٹانی ایک مکتوب میں فرماتے ہیں کہ اس زمانے کے اکثر علماء (۱) ایننا ۲۵۵/۲ (۲) ایننا ۱۵۳/۳ بدعت كورواج دين والے اورسنت كومنانے والے ہيں (١)\_

ایک متوب میں میرال صدر جہان کو تحریر مایا ہے:

کیا آپ کومعلوم ہے کہ زمانہ سابق (عہد اکبر) میں پیدا ہونے والے فساد علمائے سوکی شومی کا بتیجہ تھا؟

معلوم شریف است که در قرن سابق ہر فسادی که پیدا شداز شومی علماء سوبظہور آمد (۲) معاصر مورخ بدایونی نے ان علماء کو:

"علمای برنفس حیله گر (۳)" کہا ہے۔

انہی کی بدنسی اور حیلہ گری ہے باوشاہ ، امراء اور عوام میں شریعت کی عملی صورت بے معنی ہوکررہ گئی اور بے راہ روی ، آزاد مشر بی اور لا دینیت نے راہ پالی۔

اکبرکے بعداس کا بیٹا نورالدین محمد جہانگیر ۱۹۰۱ھ/ ۱۹۰۵ کو تخت نشین ہوا،اس کی جانشینی میں اس عہد کے ایک مجاہد امیر نواب مرتضی خان فرید بخاری کا کلیدی کردارتھا، حضرت مجدد الف ٹانی کے ساتھ اس کے پہلے ہی مراسم تھے، جیسا کہ ہم اسی مقدمہ میں وضاحت کر چکے ہیں کہ علائے حق اور دین دارامراءاس امر کے منتظر تھے کہ کوئی ایسا فردا کبر کا جانشین سے جو ہندوستان کی ملت اسلامیہ کواس الحاد وزندقہ کی فضا سے نکال سکے جوا کبر کے زیراثر علائے سونے پیدا کردی تھی۔

اکبراوراس کے حواریوں کی جماعت شوم جس کا ہم نے بار بار ذکر کیا ہے کے مقابل حضرت مجدد الف ٹانی نے دین دار امراء اور علائے حق کا ایک گروہ تیار کیا تھا جے آپ " جرگہ ممدان دولت اسلام" کا نام دیتے ہیں بیدا پیے خلص اور خدا ترس اصحاب کی جماعت تھی جس نے اس نہ ہی اختشار کا اس متانت اور نیک نفسی کے ساتھ سامنا کیا کہ نہ صرف اس جماعت شوم کی معاشرتی حیثیت کمزور پڑتے پڑتے ختم ہوگئ بلکہ اس نے ایک ایے روحانی و فکری انقلاب کی طرح ڈالی کہ دین الہی میں اکبر کے خلیفہ اعظم ابوالفضل کا قاتل نورالدین جہا نگیر بغیر کی جنگ تحقیق شینی کے اکبر کا جانشین بن گیا، اگر چہاورنگزیب کی طرح

<sup>(</sup>۱) كتوبات ۱/۳۵ (۲) ايضاً /۱۹۵ (۳) بدايوني: منتخب ۸۰/۳

جہانگیرکوئی دین دارشنرادہ نہیں تھالیکن اکبر کے مقابلہ میں بہتر اور تعلیم یافتہ تھا وہ خودسوچ

سکتا تھا اور اپناپ کی طرح مسلمانان ہندومزاج کے نرغے میں گرفتار نہیں تھا۔
جہانگیرنو اب مرتضٰی خان فرید بخاری کے اثر ورسوخ سے اکبر کا جانشین بنا تھا اس لئے
اب سب سے زیادہ موثر شخصیت اس کی تھی جو نہی آپ نے سنا کہ جہانگیرتخت نشین ہوگیا ہے
تو آپ نے نو اب فرید بخاری کو مبارک باددیتے ہوئے خطاکھا کہ آئ '' بادشاہ اسلام' کے
تت پرجلوہ افر وز ہونے کی خوشخری خاص وعام تک بہنچ گئی ہے اس سے اشاعت اسلام کے
تاب برجلوہ افر وز ہونے کی خوشخری خاص وعام تک بہنچ گئی ہے اس سے اشاعت اسلام کے
مدومعاون بن جا کیں دور ہوجا کیں گی۔ اب مسلمان اپنے او پر لازم کرلیں کہ اس بادشاہ کی رہنمائی
مدومعاون بن جا کیں اور تروی شریعت اور تقویت اسلام کے سلسلے میں بادشاہ کی رہنمائی
کریں ،سب سے اولین مدد سے کہ مسائل شرعیہ کی وضاحت کی جائے اور کتاب وسنت
کریں ،سب سے اولین مدد سے کہ مسائل شرعیہ کی وضاحت کی جائے اور کتاب وسنت
اور اجماع کے عقائد کلامی کا اظہار کیا جائے ، اس مکتوب میں فور آس طرف تو جہ دلائی ہے کہ
کہیں ایسا نہ ہو کہ زمانہ اکبر کی طرح کوئی برعتی اور گراہ بادشاہ کے مزاج میں رسوخ حاصل

اب جبکہ'' بادشاہ اسلام'' (جہانگیر) تخت نشین ہو گیا تو آپ نے پہلے تو اپنی ذمہ داریوں کا احساس فرمایا پھرز مانہ اکبری میں فکری و غذہبی انتشار کے ایک ایک سبب پرغور و خوص کے بعدا یک لائح کمل مرتب فرمالیا۔

کرنے میں پہل کرے اور اس کار خیر کوخرانی وفساد میں نہ ڈال دے، بادشاہ کی اس معاملہ

میں مدد کے لئے صرف علائے حق سامنے آئیں جن کار جحان آخرت کی طرف ہواور دنیا دار

علاء کی صحبت زہر قاتل ہے، ان کی بدی کا فساد دوسروں کو بھی اپنی لیب میں لے لیتا

سب سے پہلے آپ نے ال '' جرگہ ممدان دولت اسلام'' کواز سرنو تر تیب دیا اور اس میں دیندار امراء اور علمائے حق کوشامل کر کے ان امراء کے ذریعہ سب سے پہلا کام یہ کیا کہ بادشاہ کی تائید و حمایت حاصل کی اور بید کلیہ پیش کیا کہ اس کے بغیر آج کے دور میں تروج شریعت کا کام ممکن نہیں ہے ، اس امر کی مزید اہمیت بتاتے ہوئے آپ نے خواجہ فرید بخاری

<sup>(</sup>۱) کمتوبات ا / ۲۸

کولکھا کہ دنیا میں بادشاہ اس طرح ہے جس طرح جسم میں دل ہے، اگردل تھیک ہے تو بدن بھی درست ہے اور اگر دل خراب ہے تو سارا بدن خرابی کا شکار ہوگا، بادشاہ کی درتی جہاں (دنیا، حکومت) کی درتی ہے اور بادشاہ کا خراب ہونا ملک کوخرابی کا شکار کرنا ہے(1)۔

ان حالات میں جبکہ آپ نے اصلاح وفلاح کا بیڑ ااٹھالیا تو اپنی ذمہ داری بھی واضح فرما دی کہ میں اس معاملہ میں اپنے روحانی جداعلی حضرت خواجہ عبیدالله احرار قدس سرہ کا مقلد ہوں اس سلسلے میں آپ خواجہ احرار کا بیقول نقل کرتے ہیں کہ وہ فرماتے تھے کہ'' اگر میں پیری ومریدی کروں تو دنیا میں کسی شیخ کومرید نہ ملے ، مگر میرے ذمہ ایک دوسرا کام ہے اور وہ ہے شریعت کی ترویخ اور ملت اسلامیہ کی تائید وتقویت (۲)۔''

جنانچہ آپ نے تاحیات ای پھل کیا اور ترویج شریعت کے لئے فوری اقدام فرمایا، اوراصلاحی پروگرام کا خاکہ اس طرح مرتب کیا:

- ا- سلاطین وامراً ،کوخطوط لکھ کرانہیں زمانہ کاضی (عبدا کبری) میں مسلمانوں اور اسلام کے ساتھ جونارواسلوک کیا گیاتھا اس ہے آگاہ کیا۔
- ۲- ترویج شریعت کے لئے بادشاہ کی تائید و حمایت حاصل کی اور بتایا کہ اس دور میں اس
   کے بغیر میکام دشوار ہے۔
- ۳- بادشاہ ہے قرابت قریبہ رکھنے والے ارکان سلطنت کو پہلے تو اسلام کی حقیقی روح ہے روشناس کروایا پھر انہیں اس قربت سے فائدہ اٹھانے پر زور دیا کہ بادشاہ کو ایسے مسائل دیدیہ ہے آگاہ کیا جائے جس پر عقائد اسلامیہ کی بنیاد ہے۔
- \*\* سب ہے اہم قدم بیا تھایا کہ اس امر میں نہایت درجہ بے چینی کا اظہار کیا کہ جتنی جلدی ممکن ہود نین دار طبقے کو بادشاہ اسلام کا قرب حاصل ہوجائے کہ کہیں ایسانہ ہو کہ علائے سواور مسلم انان ہندومزاج بادشاہ کے مزاج میں رسوخ حاصل کرنے میں پہل کریں اور ملت اسلامیہ کو پھر سے ان حالات ہے گزرنا پڑے جس کا اکبری عہد میں

<sup>(</sup>۱) ایناً / ۷ س (فاری اقتباس ای مقدمه می متعلقه مقامات رِنقل بو میکی بیس)

<sup>(</sup>٢) ایناً / ١٥/ (فاری عبارتمی دیمرمقامات پنقل کی جا چی بیس)

ان كوسامنا كرناير اتفا\_

اس خاکے میں ہے بعض نکات کی تشریح کی جارہی ہے:

بادشاہ کی اصلاح کے سلسلے میں آپ نے اس کے سب سے زیادہ مقرب اور رکن سلطنت نواب مرتضى خان فريد بخارى كووسيله بنايا اوراسيه بتايا كهالتله تعالى كاشكر ہے کہ مہیں فقر محمدی علیہ وعلیٰ آلہ الصلوٰت والتسلیمات کی میراث ہاتھ آ چکی ہے فقراء کے ساتھ محبت اور ان کے ساتھ تعلق اور ارتباط ای کا نتیجہ ہے، چونکہ نو اب نجیب الطرفین سیداور مخدوم جہانیاں جہاں گشت بخاری کی اولا دمیں سے تنصاس لئے اکثر مکا تیب میں آپ نے اسے جو دعا دی ہے وہ بھی بہت ہی بامعنی ہے فرماتے ہیں" الله سجانہ آپ کوایے آباء کرام کے طریقے پر قائم رکھے۔" کیوں کہ عہدا کبری میں کئی نامی گرامی سیداور بزرگ زادے اینے اجداد کے طریقوں کور ک کرکے لا دینیت اور الحاد کے طوفان میں کم ہو گئے تھے۔ ایک مکتوب میں اکبری عہد میں اسلام کی زبوں حالی کاماتم ان الفاظ میں کیا ہے:

اس سے قبل کفار (ہندو)علانیہ غلبہ اور زور کے ساتھ دار اسلام میں کفر کے احکام جاری کرتے رہے ہیں اور مسلمان اسلامی احکام کے اظہار سے عاجز و بےبس تصاگر مسلمان ایبا کرنے کی جرأت کرتے توقل کردیے جاتے ، واویلا وامصیبتا واحسرتا واحزنا محمد رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم جورب العالمين كے محبوب ہیں ان کے ماننے والے تو ذلیل وخوار ہوں لیکن آپ کے منکروں کی

عزت اوران كالحاظ مو .....

ای مکتوب میں فرماتے ہیں کہ''عہدا کبری''میں اسلام کےسر پرجو بلاوآ فت بھی نوٹی وہ انہی علماء سو کی شومی کی بدولت تھی بادشا ہوں کو بیعلماء سوءراہ راست سے بھٹکا تے ہیں ، جو گمرائی کی راه اختیار کر چکے ہیں ان کے مقتدا یہی علماء سوہیں ..

اس مکتوب کے آخری جملے میں کس قدر درد کیساتھ ملت اسلامیہ کی اصلاح کے لئے بادشاه کوشریعت اسلامی ہے آگاہ کرنے کے لئے قرمایا ہے: آپ کی بزرگ جناب سے توقع ہے کہ جب آپ کو کمل طور پر بادشاہ کا قرب حاصل ہے اور اس کی استطاعت میسر ہے تو خلوت وجلوت میں شریعت محمدی علیہ و علی آله من الصلوت افضلها و من التسلیمات اکملها کی پوری کوشش کریں گے اور مسلمانوں کو ذلت وخواری سے باہر نکالیں گے (۱)۔

ایک خط میں ترویج شریعت کی اہمیت ان پرزور الفاظ میں واضح کی ہے:

اعلیٰ ترین نیکی بیہ ہے کہ شریعت کی ترویج کے لئے سعی وکوشش کی جائے اوراحکام شرع میں ایک حکم کو جاری (رائج) کرنا اور زندہ کرنا خصوصاً ایسے وقت میں کہ جب اسلامی شعائر مٹائے جا رہے ہوں خدا تعالیٰ عز وجل کی راہ میں کروڑ ہا رویبہ خیرات کردینا بھی اس کے برابرنہیں (۲)۔

ایک مکتوب میں نواب مرتضیٰ خان کے ساتھ اپنے تعلق کا یہ مقصد وحید بتایا ہے: یہ حقیر صرف تائید و ترویج شریعت حقد کی خاطر ..... آپ کی خدمت شریف کی طرف متوجہ ہوا ہے (۳)۔

نواب کوبدعتی کی صحبت سے بیخے کی تلقین ان الفاظ میں کی ہے: اس بات پریفین رکھیں کہ بدعتی کی صحبت کی خرابی کا فرکی صحبت کی خرابی اور نقصان سے زیادہ ہے ۔۔۔۔۔(۳)۔

نواب مرتضی خان فرید بخاری کے بعد دربار کی بڑی شخصیت خان اعظم (ن) کی تھی۔ ائے آپ نے جوخطوط تحریر فرمائے ہیں وہ نہ صرف آپ کی حمیت دین کا ثبوت ہیں بلکہ

<sup>(</sup>۱) اینآا/۲۳ ۳۷/ اینآا/۸۳

<sup>(</sup>٣) الينا (١٥) الينا (٣)

<sup>(</sup>۵) مرزاعزیزالدین خاطب به خان اعظم اکبرکارضای بھائی تھا،اعلیٰ مناصب پرفائزر ہاجہائیسرنے بھی اس کی توقیر کی، جہائیسر اس کی بات سنتا اور اس سے مشورہ کرنا بھی مناسب سمحقتا تھا۔ وہ ندہبی معاملہ میں متصلب تھا اور اکبر کے لادینی نظریات اس نے مانے سے صاف انکار کر دیا بلکہ اکبرکو برا بھلا بھی کہا۔خان اعظم نے اور اکبر کے لادینی نظریات اس نے مانے سے صاف انکار کر دیا بلکہ اکبرکو برا بھلا بھی کہا۔خان اعظم نے ۱۹۲۳ھ/۱۹۲۳ءکوانقال کیا (ماٹر الامراء المراء المراء)

برونت اکبری فتنوں کاسد باب کرنے کے لئے حکیمانہ تجاویز بھی ہیں، آپ فرماتے ہیں:

اس کی غربت اس حد تک پہنچ گئی ہے کہ کفار (ہندو) علانیہ اسلام پراعتراضات

اور مسلمانوں کی مذمت کرتے ہیں اور بے تحاشا کفر کے احکام کا اجرا اور کوچہ و

بازار میں کفار کی مدح وثنا کرتے پھرتے ہیں اور مسلمانوں کو اسلامی احکام کے

اجراء سے روک دیا گیا ہے اور احکام شرعیہ کے بجالا نے میں ان کی مذمت اور

ان پرطعی وشنیع کی جاتی ہے۔

ای مکتوب شریف میں خان اعظم کو بادشاہ کا جو قرب حاصل ہے اسے غنیمت جانے کی تلقین کرتے ہوئے فرمایا ہے کہتم جو بادشاہ کو دین کی ترغیب دے رہے ہووہ جہادا کبر ہے ہم جیسے بے دست ویافقراء اس سے محروم ہیں:

آج ہم آپ کے وجود شریف کو ہی غنیمت جانتے ہیں اور اس کمزور و شکست خوردہ معرکہ میں مردمیدان صرف آپ ہی کی ذات کوتصور کرتے ہیں ۔۔۔۔۔اس کئیسے کے بیقولی (زبانی) جہاد جواس وقت آپ کومیسر ہے جہادا کبر ہے اس کوغنیمت جانیں ۔۔۔۔۔۔اورزبان کے اس جہاد کو جہاق آل (کشتن) ہے بہتر جانیں ،ہم جسے جانیں ۔۔۔۔۔۔اورزبان کے اس جہاد کو جہاق آل (کشتن) ہے بہتر جانیں ہیں تو دین بے دست و پافقراء اس دولت ہے محروم ہیں ،اس سے پہلے بادشاہی میں تو دین مصطفیٰ علیہ الصلوٰ ق والسلام کے ساتھ عناد اور مخالفت صریحاً محسوس ہوتی تھی اس بادشاہی (دور جہانگیری) میں ظاہرا وہ عناد محسوس نہیں ہوتا اگر ہو بھی تو علم کی کی بادشاہی (دور جہانگیری) میں ظاہرا وہ عناد محسوس نہیں ہوتا اگر ہو بھی تو علم کی کی بادشاہی (دور جہانگیری) میں خابرا وہ عناد محسوس نہیں ہوتا اگر ہو بھی تو علم کی کی اور مسلمانوں کا معاملہ زیادہ ''جو حائے (ا)۔۔

عہد جہانگیری کے ایک اور ممتازر کن سلطنت خان جہان لودھی (ف م م اھ) کوبھی آپ نے دوخطوط لکھے تھے جن میں اسے جہانگیر کو مذہب اسلام کی طرف راغب کر نے کے لئے فرمایا ہے، لکھتے ہیں:

جیبا کہآپ کومعلوم ہے کہ بادشاہ کی مثال روح کی طرح ہے اور باقی انسان جسم (۱) اینا / ۱۵ کی مانند ہیں اگرروح سیجے ہے تو ساراجسم تندرست ہوگا اور اگرروح فاسد ہے تو سارابدن فاسد ہے پس کسی بادشاہ کی اصلاح کی کوششیں کرنا تمام بنی آ دم کی اصلاح کی کوشش کرنا ہے ۔۔۔۔۔جس وقت بھی گنجائش ہوا ورکلمہ اسلام اہل سنت و جاعت کے عقیدہ کے مطابق کہنے کا موقع ملے، وقتا فو قتا بادشاہ کے کان میں ڈالتے رہیں اور مخالفین کے ندہب کی تر دید کریں اگرید دولت میسر آ جائے تو انبیاء علیم الصلات و التسلیمات کی وراثت عظمی ہاتھ آ جائیگی آپ کو یہ دولت (بادشاہ کو اسلام کی حقانیت سے آگاہ کرنا) مفت ملی ہوئی ہے اس کی قدر کریں (ا)۔

اس طرح ایک اور مکتوب میں اس دولت کی اہمیت کونہایت ہی پرزور الفاظ میں بیان اے:

یکی ملازمت (قربت بادشاہ) جوآپ رکھتے ہیں اگراس کومحم مصطفیٰ صلی الله علیہ وسلم کی شریعت کی تعمیل کے ساتھ جمع کر دیں تو آپ انبیاء ملیہم الصلوٰ ق والسلام جیسا کام کریں گے.....ہم فقیرلوگ اگر کئی سال تک بھی اس پڑمل کرنے میں اپنی جان لڑا دیں تو آپ جیسے شہباز وں کی گر د کو بھی نہیں پہنچ سکتے (۲)۔

ایک اور رکن سلطنت لالہ بیگ کو ہندوستان میں گزشتہ سوسال سے اسلام کے ساتھ ہونے والی زیاد تیوں کی تفصیل لکھتے ہوئے بتایا ہے کہ کفار (ہندو) یہ چاہتے ہیں کہ یہاں مسلمانوں اور مسلمانی کا کوئی اثر باقی نہ رہے، اور اس منصب دار کو یہ باور کروانے کی سعی مغر مائی ہے کہ ایمی بادشاہ اسلام (جہانگیر) کا ابتدائی دور حکومت ہے اگر آغاز میں ہی مسلمانی رواج یا جائے تو بہتر ورنہ تا خیر کی صورت میں معاملہ مسلمانوں کے لئے بہت مشکل ہوجائے گا، آپ کے برز ورالفاظ ملاحظہ ہوں:

ابتدائے سلطنت (جہانگیر) میں اگر مسلمانی رواج یا جائے اور مسلمان قدرے عزت عاصل کرلیں تو بہتر ورنہ خدانہ خواستہ اس معاملہ میں تو قف و تاخیر ہوئی تو

<sup>(</sup>١) الفاء/١٤ (١) الفاء/١٥

معاملہ مسلمانوں کے لئے بہت مشکل ہو جائے گا الغیاث الغیاث ثم الغیاث الغیاث دیکھئے کون اقبال منداس سعادت سے سرفراز ہوتا ہے اور کون ساشہباز اس دولت کوحاصل کرتا ہے .....(۱)۔

ان امراء وارکان سلطنت کے علاوہ مرز اعبدالرجیم خان خان ان مرز اداراب بن خان خان ان مرز اداراب بن خان خان اند جائی اکبری وغیرہ کوآپ نے اس نوعیت کے خطوط لکھ کر بادشاہ (جہائگیر) کے سامنے کلمہ حق کہنے اور زمانہ اکبری میں اسلام اور مسلمانوں پر جو آفتیں ٹوٹیس ان سے آگاہ کیا اور ان موژ شخصیات نے بادشاہ کے دل میں اسلام کے متعلق ہمدردی سے سوچنے کے لئے اس کے دل کے زم گوشوں پر اس کی حقانیت کے اثر ات نمایاں ہونے گئے تھے۔

پاکستان وہند میں اسلام کی عظمت رفتہ کی بحالی کے لئے حضرت مجد دالف ٹانی کی سعی پیم ،کرب ومخلصانہ بے چینی اور آب کے تیار کردہ'' جرگہ نمدان دولت اسلام'' کی مسلسل جدو جہد سے آخر جہانگیر بادشاہ کو اسلام کی حقانیت کا احساس ہونے لگا تو اس نے نواب مرتضٰی خان فرید بخاری اور ملک کے مفتی میرال صدر جہان سے اس خواہش کا اظہار کیا کہ جا عت ہر وقت در بار میں اس کے ساتھ رہے جو اسے مسائل جا دیں دارعلاء کی ایک جماعت ہر وقت در بار میں اس کے ساتھ رہے جو اسے مسائل شرعیہ ہے آگاہ کرتی رہے۔

اگرکوئی اور مسلح ہوتا تو اس خوشخری کو اپنی کامیا بی سمجھ کر پھولے نہ ساتالیکن حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی کو الله تعالی نے الیی فراست اور دینی بصیرت عطافر مائی تھی اور چونکہ آپ اکبری عہد کے فتنوں اور علمائے سوء کے عبادت خانہ میں اجتماع اور اس کے مضمرات سے آگاہ تصاور جیسا کہ ہم وضاحت کر چکے ہیں کہ آپ کے نزدیک ہندوستان کی ملت اسلامیہ کے اختثار کا اصل سبب انہی علمائے سوء کی حب جاہ تھا اس لئے آپ نے اس کے منفی اثرات کا فوری نوٹس لیا اور نہایت مغموم ہوکرنواب مرتضی خان فرید بخاری کو ان امور سے خبر دار کرتے ہوئے لکھا:

<sup>(</sup>۱) الفياً /۱۸

" یہ بات سننے میں آئی ہے کہ بادشاہ اسلام نے دیندارنہ فطرت کی خوبی ہے جو ان میں یائی جاتی ہے آپ کو علم دیا ہے کہ جاردین دارعلاءمہیا کریں جو ہروفت در بارشابی میں حاضررہ کراحکام شرعی بیان کرتے رہیں تا کہ کوئی امرخلاف شرع واقع نہ ہو ....مسلمانوں کے لئے اس سے بہتر کیا خوشخری ہو عتی ہے اور ماتم زدوں کے لئے اس سے اچھی بشارت کیا ہو عتی ہے؟ .....غرض مند دیوانہ ہوتا ہے چنانچے عرض ہے کہ دیندارعلاء بلاشبہہ بہت کم ہیں جن کے دلوں میں مرتبہ اور سرداری کی محبت نہ ہواور جن کا مدعا اس کے سوا کچھ نہ ہو کہ شریعت کی ترویج اور ملت اسلامید کی تائیر و تقویت ہو، حب جاہ کی صورت میں ان علماء میں ہے ہر الگ الگ پہلو اختیار کرے گا اور اپنی فضیلت اور بزرگی کا اظہار کرے گا اور اختلافی باتیں بیان کرے گا اور اس طریقہ کو بادشاہ کے قرب کا ذریعہ بنائے گا اس صورت میں تبلیغ دین کی مہم ابتری اور خرابی کا شکار ہوگی۔ گزشتہ زمانے (عہد اكبرى) ميں بھى علماء كے اختلافات عالم اسلام كوبلا اور فتنے ميں مبتلا كر يكے ہیں۔الی ہی صورت اب بھی پیش آسکتی ہے اس طرح دین کی تروت کے کیا ہوگی الٹی دین کی تخریب ہوگی اللہ سجانہ کی اس سے پناہ اور علماء سو کے فتنے سے بھی خدا کی پناہ اس مقصد کے لئے اگر صرف ایک عالم کومنتنب کریں تو بہتر ہوگا۔اگر علائے آخرت میں ہے کوئی میسرآ جائے تو پیکٹنی بڑی سعادت ہوگی۔ کیوں کہ ایسے عالم کی صحبت کبریت احمر ہے اور اگر ایسانیک ویر بیز گار عالم نیل سکے تو سیجے سوچ بچار کے بعدای طبقہ میں سے بہتر کا انتخاب کرلیں .....جس طرح عوام کی نجات علاء کے وجود سے وابستہ ہے ان کی بربادی کا باعث بھی یمی علاء بی ہیں۔ بہترین مخلوق بھی علماء ہی ہیں اور بدترین مخلوق بھی علماء ہی ہیں۔لوگوں کی ہدایت اوران کی مراہی انہیں سے وابستہ ہے(ا)۔

<sup>(</sup>۱) ایننا ا / ۵۳ (ان امورکوآپ نے مختر امیر ان صدر جہان کے نام کمتوب ا / ۱۹۳ میں بھی بیان فر مایا ہے۔ ان کے نام دوسر سے کمتوب کا تو موضوع ہی اسلام اور اہل اسلام کی کمزوری ہے )

آپ نے دیکھا کہ حضرت مجددالف ٹائی نے کس طرح بروقت اکبری عہد کے علاء کے اجتماع اوران کے آپس کے اختلافات کو ملت اسلامیہ کیلئے ہم قاتل قرار دے کراس کے اعادہ سے نواب کو روکا اور آپ نے اس کا بہترین حل یہ پیش کیا کہ صرف ایک '' عالم آخرت' کا انتخاب کریں جو بادشاہ کی دینی اصلاح اور تروی شریعت کا فریضہ انجام دے۔ ہمیں کتب تاریخ میں علاء کی ایس کسی جماعت کا تذکرہ نہیں ملتا جو جہا تگیر کو دینی امور میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہو کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہو کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہو کہ جہا تگیر ہے دھور

اگرچہدین دارار کان سلطنت کے انقال اور جہانگیر کی نور جہان کے ساتھ شادی کے بعد ملک میں پھرسے نہ ہی انتثار کے آٹارنظر آنے لگے لیکن حضرت مجدد الف ٹانی اور "جركه تمدان دولت اسلام" كافراد كى مخلصانه كوششوں سے جود ينى قضااور ماحول تيار ہوا تھا اس میں اتن جان تھی کہ وہ جلد انحطاط پزیر نہ ہوسکا، اہل تشیع کے بادشاہ پر تفوق، قاضی نورالته شوستری کے آل اور دیگر ہے دین امراء کے سیاست میں عمل دخل سے ملت اسلامیہ کو زوال سے بچانے کی سعی کرنے والی عظیم ہستی حضرت مجدد الف ٹانی سے اب بدلہ لینے کا موقع ملااوران امراء کے جہانگیرکوا کسانے پرآپ کوقیدو بند کی صعوبتیں برداشت کرنا پڑیں ليكن آپ اس كے اسباب سے كماحقه واقف تصاور جانتے تھے كه بادشاہ ايك سيامسلمان (بادشاہ اسلام) ہے اس کی بیاراضی وقتی ہے جونہی اس کے شکوک وشبہات دور ہوئے سب معاملات درست ہوجا کیں گے، چنانچہ ایسائی ہوا پہلے تو آپ کوقید سے رہائی ملی پھر حکم ہوا کہ شکر شاہی کے ساتھ رہیں لیکن جلد ہی بادشاہ کے مزاج میں تبدیلی آگئی اور اس نے آپ کواختیار دے دیا کہ آپ جا ہیں تو گھر چلے جائیں اور اگر پیند کریں تو لشکر کے ساتھ ر ہیں،آپ نے موخرالذ کر پابندی قبول فر مائی اس طرح آپ کی مدتوں سے جو دیرینہ آرز و تھی پوری ہوگئ آپ جا ہے تھے کہ سی تقریب سے بادشاہ اسلام کواسلام کی اصل روح ہے . آ شنا کروں، چنانچہ آپ نے وہ سب کچھ بادشاہ کے گوش گزار کیا جواس ہے قبل آپ وقیا

فو تناركان سلطنت سے كہنے كے لئے لكھاكرتے تھے ليكن اب الله تعالى نے براہ راست يہ "دولت" آپ كوعنایت كی تھى ،آپ آگرہ سے جہال بادشاہ كے ساتھ مقیم تھے جہا تگيرك كا حال كلمتے ہوئے اس پر بڑے اطمینان كا اظہار فرماتے ہیں كہ سلطان ميرى باتم ساجى طرح سنتا ہے ، میں نے اس كے سامنے باطل عقائد تنائخ وغيرہ كو باطل ابت كيا ہے ، اپ كے سامنے باطل عقائد تنائخ وغيرہ كو باطل ابت كيا ہے ، آپ كے كتوب سے اندازہ ہوتا ہے كرآپ بادشاہ كی طرف سے مطمئن ہوتے جارہ سے ،فرماتے ہیں :

عجیب وغریب محبتیں گزررہی ہیں امور دیدیہ اور اصول اسلامیہ کے متعلق گفتگو ہیں ستی اور خوشا مدراہ نہیں پاتی اور وہی الفاظ جو کہ خلوتوں اور اپنی خاص مجلسوں میں بیان کرتا تھا اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی مدد سے ان سلطانی مجالس میں بھی بیان کرتا ہوں۔ ایک مجلس کی روداد لکھوں تو دفتر چا ہے خصوصاً آج کی رات جو کہ درمضان مبارک کی ستر ہویں رات تھی انہیا علیہم العسلاۃ والسلام کی بعث اور عقل کے عدم مبارک کی ستر ہویں رات تھی انہیا علیہم العسلاۃ والسلام کی بعث اور عقل کے عدم استقلال اور آخر ت پر ایمان اور اس میں عذاب وثواب اور اثبات رویت بار کی تعالیٰ اور خاتم الرسل کی خاتمیت نبوت اور ہر صدی پر مجدد کے آئے اور خلفائے راشدین رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی اقتد اء اور سنت تر اور کے اور تناسخ کے بطلان ۔۔۔۔۔ وران جیسی باتوں کے متعلق بہت گفتگو ہوئی اور باوشاہ نے ان کو انچمی طرح سنا اور ان کی ساعت کے لئے ) بادشاہ اپنی جگہ پر قائم رہتا ہے اور مزاج میں کوئی تغیر نہیں آتا اور ان ملاقاتوں میں شاید اللہ تعالیٰ کی مصلحتیں اور راز پوشیدہ تغیر نہیں آتا اور ان ملاقاتوں میں شاید اللہ تعالیٰ کی مصلحتیں اور راز پوشیدہ

معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی وہ تھیمانہ خواہش کہ ' بادشاہ کی اپنی اصلاح کے لئے جماعت علاء کی بجائے ہماعت علاء کی بجائے مرف ایک' عالم آخرت' کافی ہے پوری ہوگئی۔ آپ نے خود' عالم آخرت' کافی ہے پوری ہوگئی۔ آپ نے خود' عالم آخرت' کے فرائض انجام دیے اور آپ نے بیٹا بت کردیا کہ ہندوستان کی ملت اسلامیہ

<sup>(</sup>۱) اینا ۲/۲۳

کے سرمایہ کے آپ بی'' نگہبان'(۱) ہیں بیاسی کا نتیجہ تھا کہ مسلمان ذہنی وفکری زوال کے بھنور سے نکلنے میں کامیاب ہو گئے ، یہی وجہ تھی کہ جہانگیر کا جانشین شہاب الدین شاہ جہان خود دیندار اور عقائد اہل سنت کاعلم بردار تھا اس کے عہد میں اسلامی علوم وفنون کوخوب ترقی نصیب ہوئی۔

اس مخضر مقدمہ میں نہ تو دین الہی کی تاریخ ککھی جاسکتی ہے اور نہ ہی اس کے مقابل علائے حق کی تحریک احیاء دین کا مکمل خاکہ پیش کیا جاسکتا ہے۔ بلکہ ہم نے اس '' مخم الحاد''(۲) جس کی پرورش اکبر نے کی تھی اور وہ پھر سے اس کے پڑپوتے داراشکوہ کی فطرت میں (دمید) نشو ونما پائی تھی کے پس منظر اور ماحول کی عکاسی کرنے کے لئے یہ چند سطور کھی ہیں، تاکہ یہ جمجھا جا سکے کہ دارا نے خودکو کس طرح فکری طور پرا کبر کے دین الہی سطور کھی ہیں، تاکہ یہ جمجھا جا سکے کہ دارا نے خودکو کس طرح فکری طور پرا کبر کے دین الہی کے سے ہم آ ہنگ کرلیا تھا اور اس کی تمام ترفکر پر اس کے اثر ات کا پر تو پڑر ہا تھا اگر دین الہی کے کرک اور اکبر کے خلیفہ اعظم ابوالفصنل نے علمائے حق کو حقارت سے ''منسبان کیش احمدی'' اور'' پیروان کیش احمدی'' (۳) لکھا ہے تو دارا نے بھی علمائے کرام کو جہاں بہت احمدی'' اور'' پیروان کیش احمدی'' ابو جہلان محمدی مشرب'' کہہ کر ابوالفصنل سے نازیبا القاب دیے ہیں وہاں اس نے آئیس'' ابو جہلان محمدی مشرب'' کہہ کر ابوالفصنل سے آگے نگلے کی کوشش کی ہے۔

اگردین الہی کے دوسرے سرگرم رکن فیضی کے کلیات اور دیوان داراشکوہ کا تقابلی اور فکری مطالعہ کیا جائے دوسرے سرگرم رکن فیضی کے کلیات اور دیوان داراشکوہ کے۔ فکری مطالعہ کیا جائے تو دونوں کے مذہبی خیالات میں ہم آ ہنگی صاف نظر آتی ہے۔ یہاں طوالت کے خوف سے فیضی ، ابوالفضل اور دین الہی کے معتقدات کا داراشکوہ

(بال جريل)

(٢) يفقره بھي علامه اقبال كاس شعرے متفاد ب:

<sup>(</sup>۱) ہمارایہ جملہ علامہ اقبال کے حضرت مجدد الف ٹانی کی مدح کے اس شعرے ماخوذ ہے: وہ ہند میں سرمایہ ملت کا جمہبان الله نے بروفت کیا جس کو خبردار

میر الحادے کہ اکبر پرورید باز اندر فطرت دارا دمید (۳) ابوالفضل نے مہابھارت پرمقدمہاورآ کمین اکبری میں اسلام اورعلمائے کرام سے متعلق اس متم کے الفاظ جا بحااستعال کئے ہیں۔

کے کمتب فکر سے موازنہ نہیں کیا جار ہاہم نے دونوں مکا تب فکر کے مختصر خاکے پیش کر دیے میں قارئین خود تقابل فرمالیں۔

آئے اس پس منظر میں پہلے تو اس ماحول کا جائزہ لیں جس میں داراشکوہ کے عقائد میں تغیرہ تبدل واقع ہوا اور پھراس سے وابسة علماء وصوفیہ کے ان نظریات کا مطالعہ کریں جو اس کے خیالات پر اثرانداز ہوئے اور اس فضا میں اس کے اپنے افکار نے کیا کیا کروٹیس لیں اور معاشرت پراس کے کس متم کے اثرات مرتب ہوئے؟۔
لیں اور معاشرت پراس کے کس متم کے اثرات مرتب ہوئے؟۔

ان حالات میں حضرت مجد دالف ثانی کے جانشینوں نے بعینہ حضرت مجد دالف ٹانی کے طرح تجدید حضرت مجد دالف ٹانی کی طرح تجدید واحیاء دین کا بیڑا اٹھایا اور اس طرح میدان عمل میں آگئے جس طرح آپ نے اکبری عہد کے فتنوں کا ڈٹ کر مقابلہ کیا تھا اور جہا نگیر کو راہ راست پر لا کرتر و تج شریعت کے لئے راہ ہموار کی تھی۔ شریعت کے لئے راہ ہموار کی تھی۔

داراشکوہ شاہ جہان کاسب سے بڑا بیٹا تھا۔ وہ ۲۹ صفر ۱۰۲۴ھ/ ۱۲۱۵ء کو اجمیر میں

<sup>(</sup>۱) مجددی تحریک کا حیاء دین کے لئے کوشٹوں اور ترویج شریعت کے سلسلے میں بعض امور کی تفصیل ہم نے ای مقدمہ میں '' نقشبندی مشائخ اور سلاطین وامراء'' کے تحت بھی دی ہے۔

پیدا ہوااس کی ابتدائی زندگی ہے متعلق زیادہ معلومات نہیں ملتیں ، اس کے والد نے اپنے باپ جہانگیر کے خلاف بغاوت کی تو اس شرط پرمعافی ملی کہ اس کے دونوں بیٹے داراشکوہ اور کارنگریب بطور برغمال جہانگیر کے دربار میں رہیں گے چنانچہ اسے ۱۹۳۵ھ/ ۱۹۲۹ء کو دربار میں بھیج دیا گیا جہاں اس کی ابتدائی تعلیم ہوئی ، شاہ جہاں کی تخت نشینی (۱۹۳۷ھ/ ۱۹۲۷ء) دربار میں بھیج دیا گیا جہاں اس کی ابتدائی تعلیم ہوئی ، شاہ جہاں کی تخت نشینی (۱۹۳۷ھ/ ۱۹۲۷ء) تک وہ لا ہور میں تھا، وہ اس وقت صرف تیرہ سال کا تھا باب نے اس کی تعلیم و تربیت کیلئے مولا ناعبداللطیف سلطانپوری (۱) اور ملا میرک شیخ ہروی (۲) جیسے اسا تذہ مقرر کئے خطاطی کافن اس نے استادعبدالرشید دیلمی سے سیکھا۔

داراچونکہ شاہ جہاں کے ہاں تولد ہونے والا پہلا بیٹا تھا جو بہت دعاؤں سے پیدا ہوا تھا والدین کے لاڈ پیار کے باعث بہت خود سر، خوشا مدیبنداور کئی عیوب کا مجموعہ بن کررہ گیا تھا بہترین اساتذہ کی تعلیم کا اس کے اخلاق پر خاطر خواہ اثر نہ ہوسکا، وہ بھرے دربار میں اکابر امراء کی تو بین و تذکیل بھی کرنے سے گریز نہیں کرتا تھا۔ علامی سعد اللہ خان جیسا وزیر بھی اس فتم کی رسوائی سے نہ نے سے گریز نہیں کرتا تھا۔ علامی سعد اللہ خان جیسا وزیر بھی اس فتم کی رسوائی سے نہ نے سے گریز نہیں کو تا تھا۔ علامی سعد اللہ خان جیسا وزیر بھی اس

شاہ جہان کی اپنا اس فرزند بزرگ کے ساتھ کورانہ محبت کا بتیجہ تھا کہ اس کے لئے تخت طاؤس کے برابرایک مرضع کری بنائی گئی تھی اسے کئی صوبوں کا گورنر بنایا لیکن شاہ جہان کو اس کی جدائی گوارانہیں تھی اس کی جگہ اس کے نائب یہ فرائض انجام دیتے رہے جبکہ اس کے باقی بھائیوں شاہ شجاع ، مراد بخش اور اور نگزیب کو جہاں جہاں متعین کیا گیا وہ وہاں گئے اس کے منفی نتائج برآ مدہوئے اول یہ کہ دوسرے بھائیوں میں داراسے حسد وبغض پیدا ہوگیا دوم یہ کہ دارا برضم کے تجربات اور زندگی کے نشیب وفراز سے اتعلق ہوکر شاہی محل کی عیش وعشرت کی دارا برضم کے تجربات اور زندگی کے نشیب وفراز سے اتعلق ہوکر شاہی محل کی عیش وعشرت کی

<sup>(</sup>۲) مولا ناعبداللطیف سلطانپوری (ف ۱۰۴۲هه)فلسفه و حکمت کے ماہراستاد تصعلامه فتح الله شیرازی ہے تلمذتھا (مراة العالم ۲/۰ ۲ مهم، نزمة الخواطر ۲۳۸/۵)

<sup>(</sup>۱) ملامیرک شخ بروی اس عہد کے نامور اسا تذہ میں سے تھے، آئیں منصب بھی ملاتھا اورنگزیب نے اپنے عہد میں آئیں صدارت کے عہدہ پر فائز کیا س رسیدہ ہوکر ۲۰۰۱ھ کو انقال کیا۔ (مراۃ العالم ۲/۸۳۳، نزہۃ الخواطر ۵/۵۳)

زندگی کاعادی ہوکررہ گیا۔

شاہ جہان کی محبت نے اسے خود مر ، مغرور اور ستائش پند بنادیا تھا وہ اپنے بھائیوں کو بھی خاطر میں نہیں لاتا تھا اس کے بھائیوں میں سے صرف اور نگزیب ہی سب سے زیادہ عقلمند، دوراندلیش اور مہم جوتھا جس کی وجہ سے وہ عوام وخواص میں معزز ہوتا جارہا تھا جس کی وجہ سے دارا کو اس سے عداوت ہوگئی اور اس نے اسے ہر طرح سے بدنام کرنے کی سازش کی وہ جانتا تھا کہ اگرکوئی میر اید مقابل ہو سکتا ہے تو وہ صرف اور صرف اور ترکزیب ہے اس لئے اس نے اس خوام وجوام اور خواص میں اور نگزیب کی فدہ ہاں گے اس نے موام ورخواص میں اور نگزیب کی فدہ ہب اسلام سے والہانہ وابستگی مشہور تھی ای طرح سب کو معلوم تھا کہ داراکس طرح الحاد کی طرف جاچکا ہے۔

اورنگزیب (۱۰۹۲-۱۰۹۱ه/ ۱۹۵۲-۱۹۵۸) ملتان اورسنده کا صوبیدار را دارا نے اس دوران اسے وہاں سیاسی طور پر ناکام کرنے کی بھی انتہائی کوشش کی، اس طرح نظامت ملتان کے دوران دومرتبہ اسے قندهار فتح کرنے کی مہمات سونجی گئیں، پہلی مرتبہ (۱۹۵۰ه/۱۰۵۹) کوارے قندهار بھیجا گیا، لیکن دونوں مرتبہ کامیابی کے اور پہنچتے جنچتے داراشاہ جہان سے ایسے احکام جاری کرواتا تھا کہ دونوں مرتبہ کامیابی کے قریب پہنچتے جنچتے داراشاہ جہان سے ایسے احکام جاری کرواتا تھا کہ فتح کی طرف چیسی قدمی کے تمام مراصل ایک ہی جست میں واپس ناکامی کی طرف دھیل دیتے تھے دجہ بھی کہ جنگی تدبیروں میں اورنگزیب پرمرکزی طرف سے پابندی عائد کردی گئی تھی کہ دونی بین ہو کئی تدبیروں میں اورنگزیب نے شاہ جہان کوئی خطوط لکھے کہ آس طرح بھی کامیابی نہیں ہو کئی لیکن داراشکوہ جو اس کا بڑا بھائی اور بجائے باپ کے تھا پس پردہ اورنگزیب کواس بحق پاس کے جال میں پھنا ہوا شاہ جہاں کہاں آزادان سوچ سے کوئی نتیجہ افذکر سکتا تھا؟ لیکن آفرین کہ اس موقع پراس نے ناکام ہوگئیں۔
ان کام ہوگئیں۔

کے (۱۰۱۳هم/ ۱۰۵۱ء) کواپی خدمات پیش کیس اس کایدمحاصرہ قندھارتقریباً پانچ ماہ تک جاری رہائیکن مطلقاً کامیابی نہ ہوسکی دارانے تنگ آکرواپسی کا فیصلہ کرلیا اور اس ناکامی کا داغ دھونے کے لئے دارانے عجیب ڈرامائی انداز اختیار کیا کہ '' مجھے قندھار کے مشہور ولی بابا حسن ابدال نے خواب میں بتایا ہے کہ قندھار کی فتح اس وقت الله تعالی کومنظور نہیں ہے اس کے محاصرہ ختم کردو۔''

اس طرح داراا ہے بھائی اورنگزیب کومعاشرتی اور سیاسی طور پرنا کام اور بدنام کرنے کی کوشش کرتار ہالیکن عوام وخواص اصل حقائق ہے آگاہ تھے۔اس لئے اورنگزیب کے وقار کووہ کوئی ایسا نقصان نہ پہنچا سکا جس سے جنگ تخت نشینی میں اسے ناکامی ہوتی (۱)۔ دارا شکوہ کے ہم نشین صوفیہ

داراشکوہ نے جن صوفیہ کی صحبت اختیار کی ان کے افکار ونظریات کے تجزیاتی مطالعہ سے اس نتیج پر پہنچنا آسان ہوجاتا ہے کہ دراصل دارا کو انہی صوفیہ نے اسلام کی اصل روح سے لاتعلق اور غیر شرعی تصوف کی طرف راغب کیا اور انہی کے افکار سے اس نے وحدت ادیان کا تصور لے کر ادر نگزیب کی مذہبیت کے خلاف جنگ تخت نشینی میں ہندووں کو اپنا حامی بنانے تصور لے کر ادر نگزیب کی مذہبیت کے خلاف جنگ تخت نشینی میں ہندووں کو اپنا حامی بنانے کیا استعال کیا جس کی تفصیل اس طرح سے ہے۔

شيخ ميال مير لا موري

شخ میاں میر لاہوری(۲) (۹۵۷-۱۰۴۵ / ۱۵۵۰-۱۹۳۵ء) افسوں کہ اس بزرگ شخصیت کے احوال وافکار سے آگہی کے لئے صرف داراشکوہ کی تحریرات ہی اس وقت تک محفوظ رہ گئی ہیں باتی مآخذ تلف ہو چکے ہیں اور دارانے اپنی افتاد طبع اور اپنے خودساختہ

<sup>(</sup>۱) داراشکوہ کے بیرحالات اور بھائیوں کے ساتھ اس کے معاملات کی بیتمام تفصیلات پروفیسرمحفوظ الحق کے مجمع البحرین پرمقدمہ سے اور نجیب اشرف ندوی کے مقدمہ رقعات عالمگیر سے ملخصاً ماخوذ ہیں۔

<sup>(</sup>٢) ميال ميرلا موري كے حالات كے لئے ملاحظه بو:

سكينة الاولياء ، بادشاه نامهُ عبدالحميد لاجورى ۱۱/۱، ۲۵، ۳۲۹، ۳۳۱، ۳۳۱، ۳۳۳، ۳۳۳، ۵۳ مالح صالح الاولياء ، بادشاه نامهُ عبدالحميد لاجورى (بامداداشاريه)

غیراسلامی نظریات کوسہارا دیے کیلئے میاں میر لا ہوری ہے ایسی روایات منسوب کر دی ہیں جن سے ان کی شخصیت مجروح ہوئی ہے۔ جن سے ان کی شخصیت مجروح ہوئی ہے۔

داراکوصرف دومرتبہ شخ میاں میر سے ملاقات میسر آئی (۱) پہلی کا شوال ۱۰۴۲ اوردوسری شعبان ۱۰۴۳ ایکن اس نے میاں میر کے حالات پرجومتقل الاسکینة الاولیاء کے نام سے کھی ہے اس میں آئی روایات کہاں ہے آگئیں اگر چہاس نے بعض مقامات پر راویوں کے نام بھی لکھے ہیں میاں میر کے خلفاء کے ساتھ اس کے نعم تعلقات بھی تھے بیر دوایات کہا جا سکتا ہے کہاس نے ان کے سب سے مشہور خلیفہ ملا شاہ بدخشی تعلقات بھی تھے بیر دوایات کہا جا سکتا ہے کہ اس نے ان کے سب سے مشہور خلیفہ ملا شاہ بدخشی لے لئے ہوں لیکن ان کا نام روایات میں صرف چند مقامات پر بی آیا ہے معلوم ہوتا ہے کہ باقی روایات اس نے اپنی ستائش اور اپنے بے راہ رواؤکارکو سہارا دینے کے لئے تراثی ہیں، چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

ایک موقع پرمیاں میر نے اپنے مریدین کو مخاطب کرتے ہوئے فر مایا کہ جس طرح میں ایک موقع پرمیاں میر نے اپنے مریدین کو مخاطب کرتے ہوئے فر مایا کہ جس طرح میں داراشکوہ کے حال پرمتو جدر ہتا ہوں ای طرح تم بھی رہا کرواگر ایسانہیں کرو گے تو خدا ہے بھر جاؤگے ،اس کے اصل الفاظ ملاحظہ ہوں:

حضرت میال جیو (میال میر) دربارهٔ این مرید تمام اخلاص، کامل العقیدت (دارا) بی نهایت شفقت و غایت عنایت داشتند، چنانچه روزی بیاران مخصوص و مریدان خاص خود مثل ملاصالح وشیخ احمد ومیال حاجی محمد بنیانی وغیر جم فرمودند که چنانچه من جمیشه متوجه احوال فلانی (داراشکوه) ام شانیز پیوسته متوجه حال او باشید، گرشایال از وی بگردانید از خدای خودروگردان شده باشید (۲) ـ

یعنی حضرت میاں جیواس سرا پا خلاص کامل العقیدت مرید سے بے انتہا شفقت اور بے
پایاں عنایت کے ساتھ پیش آتے تھے چنانچہ ایک روز آپ نے ملا صالح ، شخ احمد اور میاں
عاجی محمد بنیانی وغیرہ اپنے خاص مریدوں سے فر مایا کہ جس طرح میں فلاں (داراشکوہ) کے
عالی کی طرف متوجہ رہتا ہوں تم بھی رہا کرواگرتم ایسانہیں کرو گے تو اپنے خدا سے روگردانی
(۱) داراشکوہ: سکینۃ الاولیاء تبران ۴۸۰ (۲) ایسنا ۵۳-۵۳

کے مرتکب ہوگے۔

اس گراہ کن مشر کانہ روایت کا بھلا کون ثقة مخص راوی ہے؟ بیخوداس کی تراشیدہ بات ہے جواس نے میاں میر سے منسوب کر کے اپنی بڑوائی کے لئے پیش کی ہے۔ ہے۔ میاں میر سے منسوب کر کے اپنی بڑوائی کے لئے پیش کی ہے۔

ایک اور روایت اس نے میاں شخ عبدالواحد کی زبانی بیان کی ہے کہ میاں میر بھی بھی اپنے مریدین کو تھم دیتے تھے کہ تم داراشکوہ کی صورت کا تصور کر کے اس کی طرف متوجہ ہو کر بیٹھو، ایک مرتبہ مجھے بھی یہی تھم دیا تھا (۱)۔

ایک مرتبہ دارا کا ایک ملازم میاں میر صاحب کی خدمت میں گیا اس نے عرض کیا کہ مجھے پچھ سبق سلوک سے نواز ئے تو اس کے جواب میں میاں میر نے فرمایا کہتم داراشکوہ کی صورت کا مراقبہ کیا کروہ لکھتا ہے:

حضرت فرمودند کہ ہمیشہ صورت صاحب خود (دارا) رادر مراقبہ می دیدہ باش (۲)۔
ہمیں صوفیہ کرام کے بہت سے ملفوظات کے مطالعہ کا موقع ملا ہے لیکن کسی صوفی کے کسی
بڑے سے بڑے عالم مرید نے بھی اپنے بارے میں اپنے شخ کا ایسا قول نقل نہیں کیا یہاں
دارا یہ باور کروانے کی کوشش کر رہا ہے کہ اب اس کے قدم خود کو'' شخ طریقت' منوانے کی
طرف بڑھ رہے ہیں۔
ملاشاہ برخشی

ملاشاہ برخشی (۱۹۹۳–۱۰۲۱ه/ ۱۵۸۳–۱۹۲۱ء) این عہد کے با کمال صوفی ، عالم اور مصنف وشاعر تھے۔ آئبیں قادری سلسلہ میں میاں میر لا ہوری سے خلافت حاصل تھی (نس) یہ مصنف وشاعر تھے۔ آئبیں قادری سلسلہ میں میاں میر لا ہوری سے خلافت حاصل تھی (نس) یہ (۱) ایفنا ۵۳ شیخ عبدالواحد کو تھم دیا کہتم دارا کے پاس اکبر آباد چلے جاؤ اس کی صورت دیکھتے رہواور ای کی صورت کا مراقبہ کرداور دہاں چالیس دن رہو (ایفنا ۲۳) (۲) ایفنا ۵۳ صورت کا مراقبہ کرداور دہاں چالیس دن رہو (ایفنا ۲۳) (۲) ایفنا ۵۳ سام مدشی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو:

- ١- دارافتكوه: سكينة الاولياء ١٥٢- ٢٠٠٠
- ۳- توکل بیک: نسخهٔ احوال شابی (در حالات ملاشاه بدخشی) خطی نسخهٔ خزونه برنش میوزیم لندن ( Rieu. )
   Sup. No. 130 ) (بقیه حاشیه استی ملاشاه برخشی) خطی نسخهٔ خزونه برنش میوزیم لندن ( Sup. No. 130)

دوسری بری شخصیت بیں جن کے ساتھ دارا شکوہ کے قریبی تعلقات تھے۔

ملاشاہ برخشی کے افکار وخیالات ہے آگہی کے لئے داراشکوہ کی تالیفات کے علاوہ اس کی بہن جہان آ راء کا ملاشاہ کے حالات پرمستقل رسالہ صاحبیہ موجود ہے، دوسرے ملاشاہ کے ایک مرید توکل بیک کولائی نے ملاشاہ کے حالات وافکار پرنسخہ احوال شاہی کے نام سے ایک جامع کتاب تالیف کی تھی بیسارے مآخذ آج ہماری دسترس میں ہیں جن کی روشنی میں دارا پر ملاشاہ کے افکار کے اثرات کا جائزہ لیا جارہ ہے۔

دارا شکوہ حضرت میاں میرکی وفات (۱۰۴۵ھ/ ۱۹۳۵ء) کے بعد (۱۰۴۹ھ/ ۱۹۴۰ء) کو مشمیر گیا تو وہاں پہلی مرتبہ ملاشاہ بذشی سے ملاقات ہوئی وہ ان سے اتنامتا رہوا کہ بیعت کرلی اس وقت اس کی عمر صرف ۲۵ سال تھی اس پہلی ہی ملاقات نیں وہ عجیب دعوٰ کی کرتا ہے کہ وہ عارف وطالب سلوک جوایک ماہ کی ریاضت کے بعد حاصل کرتا ہے مجھے وہ پہلی رات ہی مل گیا، وہ جو ایک طالب سال بحر میں حاصل کرتا ہے مجھے ایک ماہ میں میسر آگیا اور راہ سلوک کے وہ در جات جوایک صوفی سالہا سال کی ریاضت و مجاہدہ کے بعد حاصل کرتا ہے مجھے وہ سب بچھ بغیر کی ریاضت کے ہی مل گیا اور دونوں جہانوں کی دوئی کرتا ہے مجھے وہ سب بچھ بغیر کی ریاضت کے ہی مل گیا اور دونوں جہانوں کی دوئی (خواہش) میرے دل سے جاتی رہی (۱)۔

راہ معرفت کے کھن راستوں کو تہ کرنے کے اسنے بڑے بڑے دوے وہے آج تک کی صوفی نے ہیں کے حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری، حضرت خواجہ بخار کا کی، حضرت خواجہ فریدالدین بخ شکروغیرہ قدس اسرارہم کی منازل سلوک کے سلسلے میں ریاضتہائے شاقہ بہت مشہور ہیں خود حضرت میاں میر لا ہوری کی سخت ریاضتوں کا اس نے خود تذکرہ کیا ہے اس طرح دوسرے اکا برصوفیہ کے سالہا سال کے مجاہدات وریاضتیں تو دارا کے سامنے بے وزن ہوکررہ جاتی ہیں اگر شنرادہ داراشکوہ کے دل سے جیسا کہ اس نے بیان بالا میں کہا ہے کہ

٧- محريمين لا مورى: ملاشاه بدخشى ، مقاله محموله تا ثير معنوى ايران و پاكستان ، لا مور ،

۵- ظهورالدین احمد: پاکتان میں فاری ادب ۲/۱۲۳-۱۲۳

<sup>(</sup>١) دارافتكوه: سكينة الاولياء ٢

دونوں جہانوں کی طلب جاتی رہی تھی تو پھراس نے اس دن سے لے کر جنگ تخت نشینی تک حصول تاج وتخت کے لئے اتنی تگ ودو کیوں کی؟ اور اپنے بھائیوں سے برسر پریکار کیوں ہوا؟ اور نگزیب کو بدنام کرنے کی انتہائی کوشش کیوں کی اس کی غذ ببیت کا تمسخر کیوں اڑایا(۱)۔ فاہر ہے بیسب کچھاہے آپ کو ظاہر و باطن میں کامل ہونے کا دعوی کرنے کے لئے تھا۔ فاہر ہے بیسب بچھاہے آپ کو فاہر و باطن میں کامل ہونے کا دعوی کرنے کے لئے تھا۔ اب ذراملا شاہ بدخش کے چندافکار ملاحظہ کیجئے:

موصوف کے خیالات وافکار سے ان کا کلیات بھر اپڑا ہے جس میں قرآن مجید کے پچھ حصوں کی تفییر بھی موجود ہے ، ایک موقع پرقر آن کریم کی اس آیت:

يآيَهُا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَقُرَبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُمُ سُكُرى .....(٢)

(اے ایمان والونشہ کی حالت میں نماز کے پاس نہ جاؤ.....)

ملاشاہ نے اس آیت کی تفییر تصوف وعرفان کے نقطہ تنظر سے کرتے ہوئے کیا خوب فرمایا ہے کہ اے ایمان والوا گرتمہیں ایمان حقیقی میسر آجائے تو نماز کے قریب نہ جاؤاورا گرتم سکرومتی کی حالت میں ہوتو بھی نماز ادانہ کرد کیوں کہ سکر کی حالت نماز سے بلند تر ہے، ملاشاہ کے معاصر سونح نگار کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

فرموده اندای کسانی که ایمان حقیقی آورده آید نزدیک نمازنشوید وقتی که درسکرومستی مستید وسکرحالتی بلندتر است ازنماز .....(۳)۔

یمی الفاظ داراشکوہ نے بھی بڑے فخرسے بیان کئے ہیں (۳) ملاشاہ کی زبان ہے اکثر "مخنان نافہم" نکلتے رہتے تھے اور فرماتے تھے کہ میں نے اپنی تالیفات میں بیسب مطالب بیان کردیے ہیں اور میری ساری عمر کامتاع یہی کتابیں ہیں (۵)۔

ملا شاہ برخشی کے اشعار بھی ایسے ہی خیالات کے آئینہ دار ہیں، ان کے سوانخ نویس توکل بیک نے مستقل باب میں ملا شاہ کے بیان کردہ اسرار سے بعض اصحاب کے ان سے (۱) تفصیل متعلق مقامات پر ملاحظ کریں (۲) قرآن مجید ۴/۳۳

(٣) توكل بيك: نعيدُ احوال شابي، خطي ورق ٢٧ب

(۳) داراشکوه: حسنات العارفین ۱۲ (۵) نسخهٔ احوال شابی، ورق ۲۷ب

متنفر ہونے اور ان کی مخالفت کا تذکرہ کیا ہے(۱)۔

داراشکوہ نے اپنی تالیفات میں ملاشاہ کے ایسے اشعار قل کئے ہیں جواس کے بہندیدہ

تھ، چنداشعار ملاحظہ ہوں۔

ره سوی می خانه دادمرشد دانانی ما (۲)

رفية كليج ما رفية زنارشد

عیست یر سیدن از نوافل ما (m)

در تماشاش فرضها بمه رفت

ایک رباعی آبدارملاحظه بور

رومومن و زایمان من او را صد ننگ

آن را که بماست برسرایمان جنگ

بابا تک نماز با تک ناقوس فرنگ (۳)

مومن نشود تاکه برابر نشود

اس آخری شعرکواس نے اپنی زندگی کا حاصل قرار دیا اور اکبر باوشاہ کی طرح ہر مذہب و ملت کے ادیان سے استفادہ کیا اور ان کے معتقدات اپنانے کی سعی کی (۵)۔

جن خیالات کا اظہار ملاشاہ بدخش نے اپنے اشعار میں کیا ہے بالکل ای نوعیت کے افكار بنوالى داس ولى اور چندر بھان برہمن كے ہاں ملتے ہيں (١)۔

ملاشاہ بخشی کا پیشعرتقریبا سبھی تذکرہ نویسوں نے قتل کیا ہے۔

پنجه در پنجه خدا دارم من چه پروای مصطفیٰ دارم (۷)

ان اشعار اورخاص طور پران کے اس آخری شعرے ان کی آزاد مشربی اور افتاد طبع کا پتا چتا ہے، ان کے ایک معاصر تذکرہ نولیں محد طاہر نصر آبادی نے اپنے مرتبہ تذکرہ شعراء ( تالیف حدود ۱۰۸۳ ه ) میں ای موخر الذکر شعر کوفقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ملاشاہ کے

(2) نفرآبادی، محمطابر: تذکرهٔ شعراء ۱۳

(اس شعر كونقل كرنے سے پہلے سلسلة نقشہنديداور حضرت مجدد الف ثانی كے مشہور مخالف و اكثر ايس ايم اكرام نے "نقل كفر، كفرنباشد" لكه كرملاشاه كى اعتقادى حيثيت واضح كى ہے۔ (رودكوثرا ٣٣)

<sup>(</sup>۱) الضأورق ۷۰-۲۷ الف

<sup>. (</sup>٢) داراشكوه: سكينة الأولياء ١٩٤ (٣) ايضاً ١٩٨ (٣) ايضاً ٢٠٠٣

<sup>(</sup>۵) تفصیل کے لئے ملاحظہ و: نجیب اشرف ندوی: کیادارا شکوہ سیجی مرا؟ (مقاله مشموله) معارف اعظم گڑھ (۱) تغصیل متعلقه مقامات پردیمنی جاستی ب 5-17, J-7, 70-170

معتقدات درست نہیں تھے(ا)۔ حالانکہ اے نہ تو ہندوستان کی سیاست سے کوئی دلچیسی تھی اور نہ ہی ند ہب اہل سنت سے ہمدر دی۔

بعض حفرات نے ملا شاہ کے اس شعر کے بارے میں لکھا ہے کہ بیان کے کلیات میں شامل ہی نہیں ہے لہٰذا بیان سے منسوب کر کے انہیں بدنام کرنے کی کوشش کی گئی تھی ، بھلا ملا شاہ اپنے ایسے شعر کو اپنے کلیات میں داخل کیوں کر کر سکتے تھے جس کی بنیاد پر علماء نے ان کے خلاف فتوٰ کی دیا تھا، ملا شاہ کے خلاف (۳۳ ما ای سمال ای کو علمائے عصر نے ایک محضر تیار کیا (۲) اور ایکے سال ملا شاہ نے اپنا دیوان ترتیب دیا (۳) پھر (۱۵۲ ای ۱۹۳۲ء) کو مولف نسخ احوال شاہی نے ملا شاہ کے رسائل واشعار کا از سرنو ملا شاہ کی نگر انی میں مقابلہ کیا (۳) اس لئے یقین ہے کہ اس قسم کے شعر شور انگیز کو نکال دیا گیا ہوگا۔

ملاشاہ نے (۱۰۴۴ه/ ۱۰۴۴ء) کو وحدت الوجود کے موضوع پرالی بحثیں شروع کر دیں جس سے شمیر سے لے کرشاہ می دربار تک متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا اور ان کے بعض اشعار کی بنیاد پران پر علمانے کفر کافتو کی صادر کر دیا ، اور ان کے قبل کے لئے ایک محضر تیار کیا اشعار کی بنیاد پران پر علمانے کفر کافتو کی صادر کر دیا ، اور ان کے قبل کے لئے ایک محضر تیار کیا گیا جسے میر عدل ملامحمد فاصل برخشی کا بلی (۵) (ف ۲۰۵۰ه) ، قاضی محمد اسلم ہروی (۲) (ف ۱۲۰ه) ، ورمولا نا میرک شخ (۷)۔ (ف ۲۰۰ه) جسے صف اول کے علماء نے اپ اثباتی دستخطوں سے جاری کیا (۸) جب بیفتو کی شاہ جہان کے پاس گیا تو اس نے اسے اپنیا اور اس نے میاں میر لا ہوری اور داراشکوہ کے کہنے پر اسے موقوف کر دیا (۹) اپنیاس رکھ لیا اور اس نے میاں میر لا ہوری اور داراشکوہ کے کہنے پر اسے موقوف کر دیا (۹) ورنہ ملاشاہ کب کے اپنیام کو پہنچ کے ہوئے۔

لیکن ملاشاہ اس محضر کے بعد بھی ایسے خیالات کا اظہار کرنے سے باز نہ آئے اور

<sup>(</sup>۱) تذكره شعراء ۱۳

<sup>(</sup>r) توكل بيك: نسخ أحوال شابي ، ورق ٢٩-١ (٣) ايضاً ٣٠-ب

<sup>(</sup>٣) الصناويم-الف

<sup>(</sup>۵) بخآورخان: مرأة العالم ۲/۴ ۳۳۹، عبدالح حنى: نزمة الخواطر ۵/۳۸۳

<sup>(</sup>٢) الصان:١/٢٣٨، زبة الخواطرة /١٥٥ (٤) مرأة١/٨٣٨، زبة ٥/٥١٨

<sup>(</sup>٨) نسخه کوال شای ۲۹-الف (٩) ایضاً ۳۰-الف،ب

دارا شکوہ کے ان سے بیعت ہونے (۴۹ اھ) کے بعد بھی اس پر عامل رہے، موصوف دارا شکوہ کے نام اپنے خطوط میں جس طرح علائے کرام کو برا بھلا کہتے ہیں اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ علماء تاحیات ان کے خلاف اقد ام کرتے رہے۔

ملاشاه بدخش علمائے كرام كوان القاب سے يا دفر ماتے تھے:

ملایان قشر، زامدان خشک (۱) اور بد بختان شریر (۲)\_

ملاشاہ نے ان' بدبختان شرر'' کو تنبیہ کرنے کے لئے داراشکوہ کو خط لکھا کہ تمہارے ساتھ آشنائی کا کیافا کدہ کہتم انہیں سز انہیں دے سکتے ،فر ماتے ہیں:

"دست ما فقیران از تنبیه کردن بد بختان شریر.....کوتاه است و شایه شک دست رسااست و مارا فا کده از آشنا کی شابه ازین دیگر چهخوامد بود (۳)؟

سبحان الله کتنافرق ہے ملاشاہ بدخش کے اس مکتوب میں اور حضرات مجددیہ کے مکاتیب بنام اور نگزیب میں، ملاشاہ نے آشنائی کا مقصد صرف مخالفین کو تنبیہ کرنا بتایا ہے اور حضرت خواجہ محمد معصوم نے اپنے مکتوبات بنام اور نگ زیب میں واضح الفاظ میں لکھا ہے کہ تمہارے ساتھ تعلق کا ایک ہی مقصد ہے اوروہ ہے تروی شریعت (۴)۔

ملاشاہ برخشی ہندودھرم اوراس کے عقائد سے بڑی دلچینی رکھتے تھے ان کے ایک چہیتے مرید مرزاشاہی نے ہندوؤں کی مقدی کتاب اپنشد کے بعض فقرات کا فاری میں ترجمہ کیا تو ملاشاہ نے اسے پیند کیا اور بہت مسرور ہوئے ،معاصر تذکرہ نولیس کے الفاظ ملاحظہوں:
مشار الیہ (مرزاشاہی) فقرہ ہای نثر او پانشاد بعبارت آرائی تمام ترتیب وادہ بعض اوقات از نظر مبارک می گزرایند ، پیند فرمودند ، بسیار خوش وقت می شدند (۵) ملاشاہ برخش کے سوائی واقعات میں یہ واقعہ (۲۵۰ اھ/ ۲۰۱۵) کے تحت درج ہوا ہے، یہ ملاشاہ کی تعلیم ہی تھی کہ ان کے زیراثر داراشکوہ نے اس واقعہ کے دو سال بعد (۲۵۰ اھ/ ۲۵۵) کو دہلی میں وید اور او پنشد کے ماہر پنڈ توں اور سنیاسیوں کی مدد سے دو سال کا میں وید اور او پنشد کے ماہر پنڈ توں اور سنیاسیوں کی مدد سے

<sup>(</sup>١) داراشكوه: سكينة الاولياء ١٢٤ (٢) الصنا ١٨٣ (٣) الصنا: ١٨٨

<sup>(</sup>٣) تفصيلات الكے ابواب ميں ملاحظ كريں۔ (٥) توكل بيك: نسخ كوال شابى، ورق ٢٢-الف

او پنشد کا فاری میں صحیم وجمم ترجمه کر ڈالا جس کے آغاز میں اس نے ملا بدخش کے ساتھ ٥٥٠ ١ه/ ١٩٣٠ ع) كوتشمير مين ابني ارادت كاظهار مين بيالفاظ لكصين:

المل کاملان وزبدهٔ عار فان واستاد استادان، پیرپیران، پیشوای پیشوایاں،موحد حقائق آگاه حضرت ملاشاه سلمه الله تعالى (١)

ملاشاہ بدختی کے صلقہ ارادت میں داخل ہونے کے لئے مسلمان ہونا کوئی شرط نہیں تھی بنوالی داس نام کاایک ہندو پنڈت ان کے مریدین میں شامل تھا، وہ فاری میں شعر بھی کہتا تھا اور ولی مخلص تھا، اس نے ایک مثنوی بھی لکھی تھی ، اس نے ہندوعقا کد پر مشتل ایک کتاب نمایشنامه مولفه پر بود چندراودی کا فاری میں (۳۷-۱ه/ ۱۹۲۲ء) کوترجمه کیا، ملاشاہ کے معاصر تذكره نويس نے ١٠٥٩ اط/ ١٦٣٩ء) كے واقعات كے تحت لكھا ہے كه بنوالي داس ولي ملاشاه کی خدمت میں حاضر ہوااور تعلیم کی درخواست کی جب ملاشاہ نے کہا کہم تو مسلمان نہیں ہوتواس نے جواب دیا کہ میں کفراور اسلام دونوں سے گزر چکا ہوں زنار اور سبیج تو وکر تمام قیود سے آزاد ہو گیا ہوں، ملاشاہ نے اسے مرید کر کے اجازت دی اس کے چندمرید بھی تھے، ملاشاہ نے بیخوب صورت شعرای کے بارے میں کہاتھا:

کمی بکعبه و کمی بدری رفتم غریق بحره پیش و پس نمی راند (۲) غورفر مائے اورنگزیب سے وابسة علماء وصوفیہ کی تعلیم کیاتھی کہ بدعتی ہے کوسوں دوررہیں ان کواپی مجلس میں جگہ نہ دیں اور کہاں ملاشاہ جنہوں نے بنوالی داس کو نہ صرف مرید کیا بلکہ اسے اجازت وخلافت بھی دی۔ ایک اور معاصر مولف دبستان مذاہب نے لکھا ہے کہ بنوالی داس"الصوفی لا مذهب له" پرنه صرف یقین رکھتا تھا بلکمل بیراتھا (۳) یقینا اس کے شخ ملاشاہ بدی بھی ای شم کے معتقدات پر کار بند تھے۔

ملاشاه بدخثی نے نہصرف داراشکوہ کومرید کیاتھا بلکہ باصرارتمام اسے خلافت واجازت دے كرمريدين كى تعليم وتربيت كرنے كے لئے بھى فرمايا تھا، داراخودلكھتا ہے:

<sup>(</sup>۱) داراشکوه:او پاغیشاد ۳ (۲) تو کل بیک: نسخهٔ احوال شابی ، ورق ۱۳ ب-۱۵-۱

<sup>(</sup>٣) دبستان ندابهب ص ١٥٥

روزی بمبالغهٔ بسیار ومکرر رخصت ارشاد و اجازت و مدایت طالبان این طا نفه فرمودند(۱)

داراشکوہ نے استخارہ کے بعداس کارعظیم (خلافت) کا آغاز کیا (۲)، دارا کے مریدین کی فہرست تونہیں ملتی اگروہ زندہ رہتا تو یقینا ان کی تعدادا کبر کے دین الہی میں داخل ہونے والوں سے کئی گنازیادہ ہوتی (۳)۔

اب فرق ملاحظہ یجئے کہ اور نگزیب نقشبندی مشائح کی نگرانی میں تاحیات سلوک کی مشق وریاضت کرتا رہا ہمارے مشائخ نے اسے مدارج سلوک کی بشارت کئی باردی تھی لیکن کسی مولف کی تحریر سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ انہوں نے اسے اجازت وخلافت بھی دی ہواور اسے تربیت مریدین کے لئے کہا ہواس کا ثبوت بیہ ہے کہ ۱۰۱۱ھ/۱۹۹۰ء کوایک شخص بنگال سے اور نگزیب کا مرید ہونے کے لئے حاضر ہوا تو اس نے ایسا کرنے سے صاف انکار کرتے ہوئے تھم دیا کہ اس شخص کو سر ہند جیجیں تا کہ اسے وہاں سر ہندی ٹو پی اڑھائی جائے یعنی اسے مشائخ سر ہند سے بیعت کروایا جائے (۴)۔

شيخ محت الله الهآبادي

شخ مت الله اله آبادی (۵) (ف ۱۹۸۸ می ۱۹۸۸) عهد شاہ جہان کے سلسلہ چشتیہ صابریہ کے نامور مشائخ میں سے تھے، انہوں نے اپنی تعلیمات کی بنیاد شخ اکبرمی الدین ابن عربی کے افکار پررکھی، انہوں نے اپناموضوع بنالیا تھا یہاں تک کہ وہ اس میں اجتہاد عربی کے افکار پررکھی، انہوں نے اسے اپناموضوع بنالیا تھا یہاں تک کہ وہ اس میں اجتہاد

<sup>(</sup>١) داراشكوه: سكينة الاولياء ١٤٨ (٢) الصنا ١٤٥

<sup>(</sup>۳) بلوخمان نے آئین اکبری (۱/۲۱۸-۲۱۹) میں مختلف کتب تاریخ ہے اکبر کے اٹھارہ مریدین کی فہرست مرتب کی ہے۔ مرتب کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) مالات كے لئے ملاحظہو:

<sup>(</sup>۱) عبدالرحمٰن چشتی: مرأة الاسرار-قلمی نسخ مملوکه مولوی محمد یعقوب فرابی ،کوئنه

<sup>(</sup>٢) شوكت حسين الدآبادي: ذكر المعارف (تذكره فيخ محب الله الدآبادي)، الدآباد، ٢٣١٥ ه

<sup>(</sup>٣) رمن على: تذكره على ي مندرجمه وحواشي محمد الوب قادري-٣٠٣

<sup>(</sup>٧) عبدالحي حنى: زبهة الخواطر٥/٣٢٢-٣٢٥

کے درجہ کو پہنچ گئے، انہوں نے شخ اکبر کے وحدت الوجود کے افکار کو ہندوستانی مزاج کے مطابق اس طرح بیان کیا کہ'' وحدت ادبیان'' کی مثالوں کے متلاثی افراد کو ان میں سے مطابق اس طرح بیان کیا کہ'' وحدت ادبیان'' کی مثالوں کے متلاثی افراد کو ان میں سے بہت ساموادیل گیا۔

انہوں نے عربی میں فصوص الحکم کی شرح لکھی اور پھر (۱۳۰ اھ/ ۱۹۳۱ء) کو فاری میں اس کی دوسری شرح کی اور شخ عبدالرجیم خیر آبادی (جوشخ کے مکتوب الیہ بھی تھے) کی وساطت سے اس کا ایک نسخہ داراشکوہ کو بھیجا، اس کے علاوہ انہوں نے ہفت احکام اور مناظر اخص الخواص (۱۹۵۰ھ/ ۱۹۲۰ء) کوعبادات مناظر اخص الخواص (۱۹۵۰ھ/ ۱۹۲۰ء) مرتب کئے اور ۱۹۵۰ھ/ ۱۹۲۳ء) کوعبادات الخواص تفییر القرآن، المغالطة العامہ اور عقائد الخواص وغیرہ بھی تالیف کیس (۱) ان سب کتابوں میں ان کا بنیا دی نظر یہ وحدت الوجود کا پرچا راورا فکارا بن عربی کا دفاع ہے۔
کتابوں میں ان کا بنیا دی نظر یہ وحدت الوجود کا پرچا راورا فکارا بن عربی کا دفاع ہے۔
شخ محت الله الدآبادی کے مکتوبات کا ایک ضخیم مجموعہ بھی مرتب ہوا تھا اس میں بھی ان کا موجود ہیں۔
موضوع بحث وحدت الوجود ہے، اس مجموعہ میں داراشکوہ کے نام ان کے طویل مکتوبات موجود ہیں۔

پروفیسرخلیق احمد نظامی مرحوم جنہوں نے سلسلۂ چشتیہ پر تحقیقی کام کیا ہے اور اس سلسلے کے افکار کا گہرامطالعہ بھی کر چکے ہیں، وہ شلیم کرتے ہیں کہ:

شاہ محب الله اله آبادی تصوف کے جس حلقہ فکر کی ترجمانی کررہے تھے اس سے دارا شکوہ کو خاص عقیدت تھی (۲)۔

دارا شکوہ نے اپنے ایک خط میں شیخ محت الله کولکھا ہے کہ میر ہے سوالات کے جواب آپ نے جس انداز میں دیے ہیں اس سے بڑی مسرت ہوئی اور مجھے ان سے آپ کے ساتھا پی ہم مشر بی کاعلم ہوگیا،لکھتا ہے:

مکتوب ایشال .....رسید، از مطالعه آن مسرت وخوش وقتی روی داد، هم مشر بی که ایشان معلوم خاطر گردید....این مشرب راصاف دریافته باشد (۳)

<sup>(</sup>۱) ان رسائل کے لئے ویکھئے تاریخی مقالات خلیق احمد نظامی ۸ ۱۲۳

<sup>(</sup>r) نظامی، خلیق احمد: تاریخی مقالات، ۱۳۹ (۳) نجیب اشرف ندوی (مرتب): رقعات عالمگیر ۳۲۹

دارا شکوہ شیخ محب الله کے حین حیات ہی متفد مین صوفیہ کی کتابوں کا مطالعہ ترک کر چکا تھا اور ان سے اس کا دل اچا ہے ہوگیا تھا اور وہ اب اپنے دل کی گہرائیوں کا مطالعہ کرنے لگا تھا ،ای خط میں شیخ صاحب کولکھتا ہے:

بہمطالعہ دل کہ بحریت لامحدودواز آل ہمیشہ گوہر ہای تازہ برون .....ی آیر(۱)

یول تو شخ محب الله کے ساتھ اس کے تعلقات اس وقت زیادہ استوار ہو جاتے ہیں
جب شخ صاحب کے مسکن الہ آبادی صوبیداری اس کے ہیردگی جاتی ہے لیکن اس سے قبل شخ صاحب اسے شرح فصوص الحکم کا ایک نسخہ روانہ فر ماکرا ہے خیالات سے آگاہ کر چکے تھے۔
صاحب اسے شرح فصوص الحکم کا ایک نسخہ روانہ فر ماکرا ہے خیالات سے آگاہ کر چکے تھے۔
ماکس اسے شرح فوصوص الحکم کا ایک نسخہ روانہ فر ماکرا ہے خیالات سے آگاہ کر چکے تھے۔
ماکس اسے شرح فوصوص الحکم کا ایک نسخہ روانہ فر ماکرا ہے خیالات سے آگاہ کر چکے تھے۔
ماکس حضرت شیخ نے جو کمتو باکھا اس کے الفاظ اس طرح ہیں:
جواب میں حضرت شیخ نے جو کمتو باکھا اس کے الفاظ اس طرح ہیں:

ازگرفتن صوبهاله آباد بیشترخوشحال بوجود تست، برصاحب عالم روش است که چول فقیر برین جمداخلاق حمیده والطاف که صاف درطینت وعین ثابت آل مربی و ملاذ فقراء بید عنایت رحمانی تعبیه یافته نظری کند، شکر بای گوید که بیج شاه و شنراده به مکالات صاحب عالم مشرف شده باشد، پس زبی سعادت ابل زمانه که مثل تو شنرادهٔ دربارای بینندواوصاف ببندیده آل صاحب می شنوند (۲)

ہمیں داراشکوہ کے سیاس رجمان کاعہد شاہ جہان میں ہی جنگ تخت نینی ہے بہت پہلے ہی علم ہوجاتا ہے جب وہ شیخ محت الله ہے اکبر کے عہد کے پیدا شدہ ایک سیاس مسئلہ کہ آیا عکومت کو اپنی ساری رعایا کا مساویانہ خیال رکھنا جا ہے یا مسلم و کافر میں تمیز کرنی جائے سام کہ بارے میں استفسار کرتا ہے۔

چەمۇن و چەكافر كەخلق خدا بىدائش خداست دسىداين مقام كەصاحب آل مقام بېر كىے ازنصائح و فاجر دمومن د كافر ترحم كندرسول خدااست صلى الله عليه دسلم (۴)

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی (مرتب) رقعات عالمگیر ۳۳۰ (۲) نظامی: تاریخی مقالات ۱۵۰–۱۵۰ (۳) ایضناص ۱۵۰

جب کے حضرت مجد دالف ٹانی اور خواجہ محمد مصوم اس قتم کے نظریات اور سلے کل کی پالیسی کے سخت خلاف تھے ان حضرات نے اپنے بہت سے مکا تیب میں کفار پر تخی کرنے اور ان سے دور رہنے اور ماضی میں مسلمانان ہند پر ہونے والی تمام زیاو تیوں کا اصل سبب ہندوستان کے مسلمان حکمر انوں کی کفار دوئی کا سبب بتایا ہے، حضرت خواجہ نے اپنے ایک مکتوب میں ایسے نقراء جو سلے کل کے قائل تھے پر افسوں کرتے ہوئے انہیں" ضلالت و گمرائی" کا شکار بتایا ہے، فرماتے ہیں:

طریقهٔ مرضهٔ او نیزغلظهٔ وقبال با کفار بوده عجب فقرااند که راه پیخمبر خداو پیشوای خود گزاشته راه دیگر اختیار کرده اند .....غیر از ضلالت و گمرای نخوامد افزود ..... کفار بیشک اعداء الله اند که بنصوص قطعیه ثابت شده است عجب دعوی دوسی ست که بدشمنان اودوسی دارندوتبری نمی نمایند .....

ای مکتوب میں آپ پرزورالفاظ میں فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک کفاراور کفر پرتیزی ہی رضائے الہی کے حصول کاسب سے برداعمل ہے، لکھا ہے:

چیم کا درنظر فقیراز برای حصول رضای حق جل وعلا برابرای تبری نیست(۱) حضرات نقشبندید کی بہی تعلیمات اورنگزیب کے لئے مشعل راہ بنیں (۲)

شخ محب الله کے جس رسالہ پراس وقت کی ذہنی فضا مکدر اور مذہبی ماحول میں ہلجل کج گئی وہ رسالہ تسویہ تھا جس میں انہوں نے حضور صلی الله علیہ وسلم پرنزول وحی کے بارے میں السی بحث کی تھی جوعلاء کے نزدیک قابل اعتراض تھی (۳) اس رسالے کے خلاف با قاعدہ کارروائی تو ان کی وفات کے بعد اور نگزیب کے عہد میں ہوئی لیکن معاصر ماخذ معارج الولایت کے ایک اندران سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے حین حیات بھی ان کے نظریات کے خلاف شورش بر پاہوئی تھی اور و ۱ اس قدر شدید تھی کہ عوام ان کے قل کے در پے ہو گئے تھے، جب شخ محمد رشید جو نبوری کو معلوم ہوا تو وہ برق رفتاری سے جو نبور سے آئے اور عوام کے در بور سے آئے اور عوام کے در باس میں میں میں ہوئی ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۲) ان امور کی تفصیل مختلف مقامات پر مقدمهٔ حاضر میں بیان کی جا چکی ہے۔

<sup>(</sup>٣) شيرخان لودهي: مراة الخيال، طبع مطبع فتح الا خبار، كول، ٢٢٨،١٨٣٨\_

زنے سے بچایا اور ان کے کلام کی توجیح کر کے عوام کے جذبات فرو کئے (۱)۔

اورنگزیب کے عہد حکومت میں راسخ العقیدہ علاء کی درخواست پراورنگزیب نے ان
کے رسالہ تسویہ کے تمام نسخ جلانے کا حکم صادر کیا تھا بلکہ خوداس کا مطالعہ کیا تو شاہ صاحب
کے تمام مریدین کو دربار میں حاضر ہونے کا حکم دیالیکن شاید یملی طور پر ممکن نہیں تھا ان کے صرف دو خلفاء میر سید محمد قنوجی اور شیخ محمدی سے اورنگزیب کی بات چیت کا ذکر ملتا
ہے(۲)۔ان میں سے اول الذکر نے تو اورنگزیب کی گرفت پرشخ محب اللہ سے اپنی بیعت
توڑ دی لیکن شیخ محمدی اس پر قائم رہے (۳)۔

رسالہ تسویہ کی شرحیں لکھی گئیں تائیدی اور تر دیدی جمس بازغہ کے مشہور مصنف ملا محمود جو نپوری (ف ۱۰۶۲ھ/ ۱۲۵۶ء) نے حرز الایمان کے نام سے رسالہ تسویہ کا رداکھا جس کا انداز بیان سخت ہے اور اس میں فساوز مانہ کا شکوہ کرتے ہوئے علاء سوء اور صوفیہ خام پرکڑی تنقید بھی کی ہے اور ان کی اخلاقی کمزور یوں کے ساتھ ان کی فکری ہے راہ روی کا بھی تذکر ہ کیا ہے (۴)۔

رسالہ تسویہ کی دوسری تردیدی شرح خواجہ خرد بن حضرت خواجہ باقی بالله کی ہے جس کا نام القول السدید ہے ،خواجہ خرد نے شاہ محب الله کے افکار کو تقید کا نشانہ بنایا ہے لیکن شائنگی ومتانت کے ساتھ ان کارد کیا ہے ، ایک مقام پر لکھا ہے کہ اگر انہیں رسالہ تسویہ شیخ محب الله

<sup>(</sup>۱) عبدی، عبدالله خویشکی قصوری: معارج الولایت -قلمی، ذخیرهٔ آ ذر، مخزونه کتابخانه، مرکزی دانش گاه پنجاب،لا ہور - نمبر ۲۵-ایج درق ۳۳۳ (تفصیل کے لئے ملاحظہ احوال وآ ٹارعبدالله خویشکی ۱۵۵)۔

<sup>\* (</sup>۲) مرا ۃ الخیال ۲۲۸-۲۲۹ (اس رسالے کے خلاف اور نگزیب کی کارروائی کے محرک ججۃ الله محمد نقشبند ٹانی بن خواجہ معصوم بتائے گئے ہیں (روضۃ القیومیہ ۹۲/۳) لیکن اس بیان کوشید کی نظرے دیکھنے کی کوئی وجہ نظر نہیں آتی ہے کیونکہ اور نگزیب کے ساتھ ان حضرات کے جس شم کے روابط تھے اس سے اس شرعی گرفت کے محرک بھی بزرگ ہو محتے ہیں۔

<sup>(</sup>m) مقاصد العارفين ، مقدمه دُّ اكثر نثار احمد فارو قي ۵-۸

<sup>(</sup>۳) شبیراحمد خان غوری: تسویه کی شروح وجروح، (مقاله مشموله تصوف برصغیر میں، پیٹنہ، ۱۹۹۲ء ۰ ۳ - ۱۳ (حرز الایمان عربی زبان میں ہے جس کا ایک خطی نسخہ ذخیر ہُ مولا ناعبدالحی فرنگی محلی مخزونہ آ زادلا ئبریری علی گڑھیں ہے)

کے حین حیات مل جاتا تو وہ ان تعقبات کو آئیں بھیج کران کو متنبہ کرتے (۱)۔ حرز الایمان اور القول السدید کے رد میں شیخ حبیب الله ساکن پٹنہ نے نہایت

غير سنجيده جوالي رسائل لکھے تھے (۲)۔

شخ محب الله اله آبادی توایخ مکتوبات میں اس رسالے کوعام کرنے سے اپنے خلفاء کو منع کرتے رہے کہ اسے اپنے خلفاء کو منع کرتے رہے کہ اسے اپنے تک محدور کھیں اور اغیار کو نہ دکھا کیں لیکن اس دور کی فضائی کچھا لیں ہوگئ تھی کہ اس فتم کے کٹریچر کا تقاضا کیا جانا لگا تھا، اس لئے ان کے مریدین اس کے یابند نہ دہ سکے۔

شاہ محب الله کی ساری تالیفات اور خصوصاً ان کے مکتوبات کے مجموعہ کا مطالعہ از بس ازم ہاں سے اس عہد کی فکری فضا اور دومتحارب مکا تب فکر جن کے ترجمان داراشکوہ اور اور نگزیب سے ، کے تصورات کا تجزیہ کرنے کے لئے یہ مجموعہ بنیادی اہمیت رکھتا ہے۔ محسن فانی کشمیری

ملامحمحن فانی (ف ۱۰۸۲ه/۱۹۲۱ء) حضرت میاں میر لا ہوری، ملاشاہ بدخشی اور شاہ محمحن فانی (ف ۱۰۸۲ه/۱۹۲۱ء) حضرت میاں میر لا ہوری، ملا یعقوب صرفی شاہ محب الله الد آبادی (۳) کاعقیدت مند تھا، وہ ذی علم بھی تھا اور حضرت ملا یعقوب صرفی کاشاگرد بھی (۴) آزاد مشرب صوفیہ میں اس کا بلند مقام ہے، اپنے اپنے نصیب کی بات ہے ملا یعقوب صرفی کے شاگرد شیخ احمد سر ہندی بھی تھے جو اپنے تقوٰی، پاسداری شرع شریف اور تروی شریعت کے لئے خد مات کے عوض وہ تو مجدد الف ٹانی کے لقب سے شریف اور تروی شریعت کے لئے خد مات کے عوض وہ تو مجدد الف ٹانی کے لقب سے

(۱) ایضنا ۳۰- ۱۳۳ سرساله کاایک خطی بھی ای ندکورہ مجموعہ میں شامل ہے۔

ملامحمود جونپوری اورخواجہ خرد دونوں کی تر دیدی شروح کے رد میں شیخ حبیب الله ساکن پیٹنے نے جوالی رسائل لکھے تھے جواس مجموعہ میں محفوظ ہیں۔ (ایصنا ۳۳) رسالہ تسویہ کی مختلف سات شروح کے اجمالی بیان کے لئے ملاحظہ ہو، مسعود انور کا کوروی: کواکب، ۱۲۴

(٢) فانى فاسى كاخودوضاحت كى ب:

بم ملا شاه و بم میاں میر شدم (پاکستان میں فاری ادب ۳۳۲/۲) برپا کر دم سلک پیرو مرید

(۳) محمداً عظم دیده مری: تاریخ تشمیر ۰ کها

ملقب ہوئے اور ملامحن فانی داراشکوہ اور ملاشاہ بدخشی کی صحبت سے فیض یاب ہوکر'' موحد'' اور آزاد خیال کہلانے میں فخرمحسوکر تانظر آتا ہے۔

ملامحن فانی ایسے افکار کا پر چار کرنے میں مصردف تھا کہ علماء کواس کے خلاف آواز بلند کرنا پڑی اس کے اپنے اس شعر سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے خلاف فتو کی صادر کیا گیا تھا قاضی از دیبا چہ ای برنسخہ فانی نوشت فتو کی خونین رقم زدز ہررا در شیر کرد (۱)

اس شعر میں وہ وحدت الوجود کو وحدت ادیان کارنگ دیتے ہوئے محسوں ہوتا ہے۔ کتاب صلح کل گر درس گوید پیر میخانہ تواں ازبادہ تو حید شت اوراق مذہبا(۲) ایک شعر میں اس نے شرعی عبادات سے بےزاری اورا پنے لئے ان کوغیر ضروری قرار

دياس:

ایں عبادتہای رسی خوش نمی آید مرا لیک میدانم کہ کردن خوشر ازنا کردن است(۳) لیک میدانم کہ کردن خوشر ازنا کردن است(۳) چونکہ فانی کے پیرنے ''من چہ پروائے مصطفیٰ دارم'' کانعرہ لگایا تھاس لئے فانی کے اس شعرسے بھی ای شم کی فکر کا اظہار ہوتا ہے:

نیست ما روشندلان را حاجت طواف حرم
کلبهٔ تاریک ما بیت الحرام ما بس است(۴)
وحدت الوجودی صوفیه کی طرح فانی بھی معتقد ہے کہاپنی ذات کوخدا کی ذات میں فنا کردواور ہو بہوعین خدا ہوجاؤ:

در بح قطره نا شده گویرنمی شود (۵)

ور ذات دوست محوشو از بایدت کمال

<sup>(</sup>١) ظهورالذين احمد: ياكتان مين فارى ادب٢٨/٢

<sup>(</sup>٢) الصنأ

<sup>(</sup>٣) الفياء/٢٠٠٦

<sup>(</sup>٣) ايضاً

<sup>(</sup>۵) الفاء/مم

فانی داراشکوه کی سرکارے متوسل تھا ایک شعر میں در داراشکوه پر سجده کرتے ہوئے نظر ناہے:

فانی که سجدهٔ در داراشکوه کرد دیگر سرش فرود به بر درنمی شود(۱) دراشکوه ملاشاه بدخشی کے نام اپنے خطوط محن فانی کے ہاتھ ہی بھیجنا تھا(۲)۔
دارااور فانی کے مابین خطوکت بست بھی تھی ایک خط میں دارانے اس سے اس کے خلص دارااور فانی کے مابین خطوکت بست بھی تھی ایک خط میں دارانے اس سے اس کے خلص فانی کی بابت پوچھا تو اس مکتوب کے جواب میں فانی نے جو عرضد اشت ارسال کی اس میں فانی کی بابت پوچھا تو اس مکتوب کے جواب میں فانی نے جو عرضد اشت ارسال کی اس میں اس نے داراکو ' مرشد مسترشدان' اور ' بادشاہ دین و دنیا'' کھنے کے علاوہ حسب ذیل قابل تو جہالقاب سے نواز ا:

بموقف عرض راز دانان ملک وملکوت ورمز شناسان جروت و لا ہوت کہ مقربان درگاہ صاحب عالم فانی ونز دیکان بارگاہ مالک جہاں، جاودانی (۳) اک قتم کے اصحاب کے ساتھ تعلقات نے دارا کوشری عبادات کورمی عبادات کہنے اور ان سے بےزاری کا اظہار کرنے پراکسایا تھا۔

مرمد

وہ آرمینیہ کا باشندہ، کا شان میں مقیم رہا اور نسلا یہودی تھا، اسرائیلی زبانوں اور علوم کا ماہر اور مشہور حکماء ملاصدرا شیرازی اور ابوالقاسم فندر سکی کا شاگر دتھا، ہندوستان چلا آیا، حیدر آباد (دکن) میں رہا، عبدالله قطب شاہ نے اسے خوش آمدید کہا وہ اپنے تھٹھہ کے قیام اور دکن) میں رہا، عبدالله قطب شاہ نے اسے خوش آمدید کہا وہ اپنے تھٹھہ کے قیام (۲۳۰اء) کے دوران ایک ہندولڑ کے ابھی چند پر ایساعاشق ہوا کہ بس ای کا ہو کررہ گیا، اسے کئی زبانیں سکھا کیں، اس ہندولڑ کے نے اس کی گرانی میں تو ریت کے ابتدائی جسے کا فاری میں ترجمہ کیا، دبستان غدا ہب کا مولف سرمدے ۵۵۰ اھ/ ۱۹۳۵ء کو ابتدائی جسے کا فاری میں ترجمہ کیا، دبستان غدا ہب کا مولف سرمدے ۵۵۰ اھ/ ۱۹۳۵ء کو حیدر آباد میں ملاتھا (۳) اور اس کے کئی اقوال بھی نقل سے میں اس کے اشعار سے عیاں ہوتا حیدر آباد میں ملاتھا (۳) اور اس کے کئی اقوال بھی نقل سے میں اس کے اشعار سے عیاں ہوتا

<sup>(</sup>۱) فانی: مثنویات فانی مرتبه عابدی ص ۵ (۲) دارا شکوه: سکینهٔ الاولیاء ص ۱۸۰

<sup>(</sup>٣) باكنان - رافارى ادب ٢ / ٢٠٠٠

<sup>(</sup>س) سرمد کے بیالات معاصر کتاب دہستان نداہب سے ماخوذ ہیں (۲۱۵-۲۱۹)

ہے کہ وہ وحدت ادیان کا قائل تھا،اس کا ایک شعرہے:

در کعبه و بت خانه سنگ او شد و پوب اوشد کیجا حجر الاسود و کیجا بت مندو شد(۱)

اگر چہاس نے اسلام قبول کرلیا تھالیکن اس کے نظریات وافکار میں کوئی فرق نہیں پڑا تھاوہ ۱۰۱۴ھ/ ۱۱۵۴ء کو دہلی پہنچا، معاصر تذکرہ نویس شیر خان لودھی نے مرا ۃ الخیال میں لکھا ہے کہ چونکہ داراشکوہ کی طبیعت اس قتم سے مجانین کی طرف راغب ہے، اس لئے: چوں خاطر سلطان داراشکوہ بجانب مجانین میل داشت صحبت باوی در گرفت و

مدتی باز صفات اوسرخوش بودتا آنکه روز گارطرح دیگرانداخت (۲)

ہمارا قیاس ہے کہ سرمد یونہی گھومتا پھرتا ہوا دہلی نہیں پہنچاتھا بلکہ داراشکوہ نے اسے خود بلایا تھا دارا کے ساتھ اس کی مراسلت بھی تھی، دارا کے دوخطوط بنام سرمد طبع ہو چکے مد رہوں

بن (٣)-

سرمد کے اپنے کلام اور معاصر کٹریجر سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ وہ: ۱- حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج جسمانی کا قائل نہیں تھا۔ ۲- وہ کلمہ کے طبیبہ کا صرف نفی والا حصہ لا الہ ہی پڑھتا تھا۔

٣- وه خدا كا بحى منكر تفا (٣)\_

اورنگزیب نے اپنے آغاز حکومت میں جہاں دوسرے غیرمتشرع صوفیہ کا احتساب کیا وہاں سرمد کو بھی طلب کیا گیا اس سے مندرجہ بالاعقائد برسوالات کئے گئے علماء کی عدالت

<sup>(</sup>۱) ایضاً ۲۱۱ (۲) لودهی،شیرخان: مرأة الخیال، طبع کول ۲۸۸۱ء، ۱۵۳

<sup>(</sup>٣) پېلامکتوب مرتبه سيد مصطفيٰ طباطبائی رساله اند وايرانيکا (کلکته) مين طبع بوا (بحواله سکينة الاوليا، مقدمه ٣٦) دوسرا مکتوب سرمد بنام دارا اوراس کا جواب از طرف دارا مجمع الا فکار مرتبه افتد ارحسين صديق - پينه، ١٩٩٣، مين شامل ہے۔ (٢٨)

<sup>(4)</sup> Hashmi, B. A : Sarmed, his life and Quatrains, Islamic Culture, oct. 1933. p. 671.

میں وہ ان کے مناسب جواب نہ دے سکا جس کے جرم میں اسے موت کی سزادی گئی (۱)۔ یقیناً داراشکوہ ای قتم کے صوفیہ کام کی صحبت میں رہ کر'' کعبہ وبت خانہ' اور'' مسجد و مندر'' کا فرق مٹانے کے در بے ہواتھا۔ بابالال

وحدت ادیان کے پر چاراور کفرواسلام کے فرق کومٹانے کے لئے وجود میں آنے والی بھگتی تحریک کاس آخری دورشاہ جہانی میں بابالال ہی علم بردار تھا اور اپنی فکر کو پھیلانے کے لئے اس نے با قاعدہ ایک حلقہ بنار کھا تھا جو بابالالی کہلاتے تھے۔

داراشکوہ کا اس کے ساتھ بہت گہراتعلق تھا، وہ اپنے پرائیویٹ سیکرٹری چندر بھان برہمن کے ہمراہ لا ہور میں بابالال سے نومبر اور دسمبر ۱۹۵۳ء کو دو ماہ تک ملاقاتیں کرتار ہا جس میں چندر بھان ترجمان کی حیثیت سے موجود تھا، اس عرصہ میں باباسے جو گفتگو ہوئی وہ کتابی صورت میں ہندی زبان میں محفوظ کر لی گئی (۲) بعد میں ان مکالمات کے ترجمان چندر بھان برہمن نے اس کا فاری میں مخزن نکات یا نادرالؤکات کے نام سے ترجمہ کیا (۳) ان مکالمات میں جوسوالات دارانے کئے ان سے واضح ہوتا ہے کہ اس کا ذہن کس طرح تیزی سے ان سادھوؤں کے افکار سے متاثر ہور ہا تھا، اس کے بعد جب اس نے ہندوؤں کی مذہبی کتابوں کا گہرا مطالعہ اور پھر ان پر تحقیق و ترجمہ کا کام شروع کیا تو اس وقت تک وہ بالال سوای کے رنگ میں پوری طرح اپنے آپورنگ چکا تھا۔

<sup>(</sup>۱) سرمد کے تل کے سلسلے میں مختلف بیانات کے لئے ملاحظہ ہو: واقعات عالمگیری ۱۲۱-۱۲۲، مآثر الامراء السسسلام مراُۃ الخیال ص ۱۵۳ وغیرہ

<sup>(</sup>r) اصل رساله کا بندی تام یہ بے:Goshti Baba Lal Dyal

<sup>(</sup>Abidi, S.A.H: Chandra Bhan Brahman, Islamic Culture, April 1966. p. 94)

<sup>(</sup>۳) بیفاری ترجمہ اور پھراس کا اردوتر جمہ بھی کئی بارطبع ہو چکا ہے۔ اس رسالہ کا فرانسیسی ترجمہ مشہور مستشرق ماسینیون (L. Massignon) نے کیا جو پیرس سے ۱۹۲۹ء کو شائع ہوا۔

معلوم ہوتا ہے کہ دارا ملاقات کے انہی ایام میں حسنات العارفین بھی مرتب کررہاتھا اوران ملاقاتوں کے بعد ہی یعنی جنوری ١٦٥٥ء کواے ممل کرلیا تھا،اس کتاب میں بابالال کی وہ صیحتیں جواس نے داراکو کی تھیں محفوظ ہیں۔

وارااس كتاب ميں بابالال كو "كمل عرفا" اور تمام ہندوؤں ميں اسے اس سے زيادہ '' عارف ومتین' متحف نظرنہیں آتا،اس نصیحت سے جواس نے دارا کو کی کفرواسلام کا امتیاز ختم ہوجا تا ہے، بابانے کہا:

ہرقوم میں عارف و کامل ہوتے ہیں خداان کی برکت سے اس قوم کونجات ویتا ہے تم کسی قوم کے منکرنہ ہونا (۱)۔

ایک اورمقام پر بابا سے نصیحت کرتا ہے:

(اے دارا) تم شخ نہ بنا، ولی نہ بنا اور نہ بی صاحب خوارق وکرامات ہونے کی خواہش کرنا بلکہ آزاد مشرب فقیر بننا (۲) (فقیر بے ساختگی)

اس نے ایکے سال ۲۵ واھ/ ۱۹۵۵ء کو جب داراا بی مشہور کتاب مجمع البحرین لکھنے بیفاتواس پربابالال کے افکار پوری طرح مسلط ہو چکے تھے (۳)۔

داراشکوہ نے مجمع البحرین میں نبوت وولایت کے بیان کے تحت بابالال کواپنا مرشد لکھا

(٣) واكثررضوى في ال حقيقت كواس طرح تعليم كيا ب:

The answers which Dara Shukoh received form Baba Lal ...... were fully drawn upon by him in his unique work Majma-ul-Bahrain ...... (Rizvi, Movements, p. 355)

<sup>(</sup>۱) داراشکوه نیسنات العارفین ۹ س

<sup>(</sup>۲) ایضاً ۵۵ بابالال کی اصطلاح "فقیر بے ساختگی" کابیر جمد عصر حاضر میں وحدت ادیان کاسب سے بردا تج ري نعره لگانے والے ڈاکٹر اطہر عباس رضوی نے کيا ہے بعنی

<sup>&</sup>quot;Be rather an independent Faqir" (Muslim Revivalist Movements in India, p. 355)

درز مان دیگر چوں شیخ من جنید ثانی شاه میر واستاد من میاں باری ومرشد من ملا شاه وشاه محد دلر باوشیخ طیب سر ہندی و باوالال بیراگی (۱)

بابالال نے سرہند کے قریب دہیان پور میں ایک مندر کے ساتھ اپنے چیلوں کی تربیت کے لئے ایک تربیت گاہ بنالی تھی، ایک بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ دارا شکوہ کے تھم سے میادھی بابالال تعمیر کی گئی تھی جواب تک موجود ہے (۲) جہاں بہت سے طالب اس کے گردجمع رہے تھے۔

ہمارا قیاس ہے کہ دارا شکوہ نے بابالال کے لئے قصد ایس مادھی سر ہند میں بنائی تھی کہ "مارا قیاس ہے کہ دارا شکوہ نے بابالال کے لئے قصد ایس مادھی سر ہند میں بنائی تھی کہ "مجددی تحریک" جس کی بنیادی فکر احیائے اسلام ہے اور جس کا مرکز سر ہند شریف تھا کی نقل وحرکات سے وہ ہروقت باخبررہ سکے۔

## چندر بمان برہمن

چندر بھان برہمن (۹۸۲-۱۰۷۳ ما ۱۵۷۳ - ۱۹۲۳ء حدود) شاہ جہانی عہد میں معززعہدوں پرفائر رہا(۳) وہ ہندوہونے کے باوجود مسلمان اساتذہ سے عربی و فارسی اور دین تعلیم حاصل کرتا رہااس کی طبیعت اور مزاج بالکل داراشکوہ جیسا تھا فرق صرف یے تھا کہ دارا نے حصول تخت کے لئے اپنے ندہبی عقائد کو سیاسی لبادہ اوڑھا دیا تھا، معاصر مورخ محمد صالح کنبوہ نے لکھا ہے:

اگر چه بظاهرزنار بنداست اماسراز كفر برمی تابد و هر چند بصورت مندواست اما در

<sup>(</sup>١) داراشكوه: مجمع البحرين ١٠١٠

<sup>(</sup>۲) تخیش دان وڈیرہ نے دارا کے کئی مرتبہ بابالال کے پاس جا گرمستفید ہونے کا ذکر کرنے کے بعد بتایا ہے کیہ اس وقت تک بابا کے سجاد ونشینوں کا سلسلہ جاری ہے ( چار باغ پنجاب ۲۹۱ ) نیز ، کیھئے مقدمہ جوگ بنسسٹ نوشتہ امیر حسن عابدی ص ۷ ،مرا کبر حاشیہ مطبوعہ تہران ، مقدمہ ۲۳۷

<sup>(</sup>۳) ڈاکٹرامیرحسن عابدی نے اسلامک کلچر (اپریل ۱۹۶۷ء) میں ڈاکٹر عبدالحمید فاروقی نے مقدمہ دیوان برہمن میں اورڈاکٹر ظہورالدین احمہ نے پاکستان میں فاری ادب (۲/ ۹۳ – ۱۲۳) میں معاصر ما خذاور برہمن کے بیانات کی روشنی میں برہمن کے حالات زندگی مرتب کئے ہیں

معنی دراسلامی زند(۱)

اس کی نظر میں کعبہ وبت خانہ بمجد ومندراور مسلمان وہندو میں کوئی ندہجی فرق نہیں تھا،
وہ اپنے افکار کے اعتبار سے وحدت ادبیان کے کمتب فکر کا ایک خاص رکن معلوم ہوتا ہے،
اس نے اپنے اشعار میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے وہ دارا شکوہ کے لئے بڑے پر کشش
تھے۔ایک باردارا نے شاہ جہان سے کہا کہ برہمن کو بلاکراس سے وہ تازہ شعر سننا چاہتا ہوں
جس میں اس نے کہا ہے کہ میں کئی مرتبہ کعبہ گیالیکن چونکہ میرادل کفرآ شنا تھا اس لئے واپس
آیا تو وہی برہمن ہی تھا، چنانچہ برہمن نے دربار میں حاضر ہوکر ابنایہ شعر سنایا:

مرا دلیست بکفر آشنا که چندیل بار بعب بردم و بازش برجمن آوردم (۲)

دارا کابیسب سے پہندیدہ شعرتھا جواس نے اصرار کر کے شاعر کو در بار میں بلاکراس کی زبان سے سنا، ایک شعر میں اپنے بت خانے کی عظمت بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہا ہے شیخ جب پیٹراب ہوجا تا ہے تواسے خانہ خدا کا نام دے دیا جا تا ہے:

ببین کرامت بتخانهٔ مرا ای شخ این کرامت بتخانهٔ مرا ای شخ این کرامت بیان کردد (۳)

ہمارے خیال میں اس کا درج ذیل شعراس عہد کے وحدت الوجود کی فکری ترجمانی کرتا ہے جبکہ اس فکر کو وحدت ادیان کے لئے استعال کیا جار ہاتھا:

بانی خانه و بت خانه وی خانه یکست خانه بسیار ولی صاحب ہرخانه یکست

اس کے دیوان میں بہت سے ایسے اشعار ملتے ہیں جن سے اس کے ذہبی رجمانات کا اندازہ ہوتا ہے اگر دیوان داراشکوہ اور دیوان برہمن کا تقابلی مطالعہ کیا جائے تو متصوفانہ افکار میں بہت مماثلت ملے گی ای جذباتی ہم آ ہنگی کی بنیاد پرتو داراشکوہ نے اس کی خدمات شاہ جہان سے اپنے لئے ما نگ لی تھیں، جب داراشکوہ قندھار کی مہم پردوانہ ہواتو برہمن اس کے مصاحب کی حیثیت سے اس کے ہمراہ تھا اور جب دارااس مہم سے ناکام واپس آیا تو لا ہور میں بابالال اور داراکی ملاقات میں بھی تر جمان کی حیثیت سے برہمن شامل تھا اس

<sup>(</sup>۱) كنوه ، محمصالح: عمل صالح ٢٣٣١/٣

<sup>(</sup>٢) عابدى، اميرسن: چندر بهان بريمن (مقاله شمولداسلا كم كلچر، اپريل ١٩٦١ء ٨٣ (٣) ايساً ٨٥

ملاقات کے دوران گفتگوکوریکارڈ کرنے اور پھراس کا فارس ترجمہ کرنے کی خدمت بھی برہمن نے ہی انجام دی تھی (۱) وہ اپنی منشات میں سر ہند جا کر بابالال دیال سے ملنے کا ذکر کرتا ہے جس کے پاس دور دراز سے لوگ آتے تھے (۲)۔ میاں باری (ف ۱۰۲۲ھ/ ۱۹۵۲ء)

داراشکوہ نے حسنات العارفین اور مجمع البحرین میں انہیں اپنا استاد بتایا ہے، داراکئی سال ان کے پاس جا تار ہالیکن انہوں نے اس سے بات تک نہ کی ، آخر تین سال جب دارا نے ان کی خدمت کی تو انہوں نے گفتگو سے نوازا ، انہوں نے مرتے دم تک داراہمیت کی کو اپنا نام ونشان تک نہ بتایا ، دارا کہتا ہے کہ چونکہ وہ قصبہ باری کے نواح میں عزلت گزین سے اس لئے میں انہیں'' باری تعالیٰ'' کہا کرتا تھا آخر وہ سکوت ٹو ٹا اور وہ خاموثی راز دارانہ گفتگو میں اس طرح تبدیل ہوگئی کہ دارا ان کی'' خدمت ایشان بسیار گتاخ بودم'' ایک مرتبہ دارانے ان سے بوچھا کہ آپ کس کے بند سے ہیں تو انہوں نے کہا کہ میں'' بندہ خود'' ہوں انہوں نے کہا کہ میں اپنا مرشد بھی آپ ہی ہوں میں خود ہی اپنا مربید ہوں ۔۔۔۔۔وہ موسم سر ماوگر ما میں بھی باطنی طور پر ہروقت داراشکوہ کے حالات سے آگاہ رہتے تھے ۔۔۔۔۔وہ موسم سر ماوگر ما میں بھی برحند از تو ابع پر گنہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحند از تو ابع پر گنہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحند از تو ابع پر گنہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحند از تو ابع پر گنہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحند از تو ابع پر گنہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحند از تو ابع پر گنہ باری ایک کنار سے تھے جس پر داراشکوہ نے ایک بند بھی بندھوایا تھا۔

داراشکوہ نے خودلکھا ہے کہ وہ جب تک (ان کے مریتے دم تک) ان کے پاس جاتار ہا کیکن ان کی محفل میں بھی الله پاک کا ذکر تو در کنار بھی نام بھی نہیں آیا ، اسی طرح الجمیاء واولیاء کے اساء بھی بھی ان کی زبان پرنہیں آئے تھے (۳) ایک مرتبہ دارانے ان سے پوچھا کہ ان کی تعلیم کہاں تک ہے؟ تو بولے میں نے '' ملاو پنڈ ت دونوں کو مار ڈالا ہے (۴) ۔'' یعنی وہ اسلامی وغیراسلامی علوم سے بےزار تھے۔

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھے مقدمہ ہذاتحت' بابالال'

<sup>(</sup>٢) منشات برجمن بحواله مقدمه دُيوان برجمن نوشة عبدالحميد فاروقي ٦٧

<sup>(</sup>٣)و(٣) يتمام ترمعلومات داراكى تاليف حسنات العارفين سے ماخوذ بين ١٩-١٥

فينخ سليمان مصرى قلندر

سلساء قلندر یہ سے تعلق رکھتے تھے، دارا کی ان سے ۱۰۲۴ اور ۱۹۵۴ اور ولا قات ہوئی اللہ قادر ولی سلساء ایک قلندر مشرب بزرگ سے ملا قات کے بارے میں پہلے ہی آگاہ کردیا گیا تھا وہ سیاحت پیشہ تھے جب وہ ملتان پنچے تو دارا نے والی ملتان کو تھم دیا کہ ان کا پورے اعزاز سے استقبال کرے اور انہیں دارالخلافہ لانے کا انظام کیا جائے، عند الملا قات داراکوان میں ''یگا گی مشرب' کا احساس ہوا۔ داراچونکہ اپنے ہم مشرب صوفیہ کا متلاثی تھا اس کئے یہ اس کے لئے بڑی نعت تھے، وہ خاصے آزاد مشرب تھے انہوں نے خود دارا سے بیان کیا تھا کہ ان کے نماز با جماعت نہ پڑھنے پر جب علاء نے اعتراض (طعن) کیا تو انہوں نے امامت کرانے والے اس دیار کے تمام علاء کوناقص کہ دیا:

کیا تو انہوں نے امامت کرانے والے اس دیار کے تمام علاء کوناقص کہ دیا:

علمائے ایں دیارطعن کردند کہ نماز باجماعت نمی گزارد ، فرمودند: اقتداء بہ ناقصان نمی کنم (۱)

انہوں نے ایک بار دارا سے کہا کہ انہیں ساحت کرتے ہوئے ۴۵ سال ہو گئے ہیں لیکن انہوں نے دارا جیباسخورا درعالی مشرب شخص نہیں دیکھا (۲)۔

شاه فتح على قلندر (ف١١١ه/٢٠١١ء)

قلندر بیسلسله کی بید دوسری شخصیت بین جن کے ساتھ ہمیں داراشکوہ کے تعلقات کاعلم ہوا ہے شاہ فتح قلندر اپنے عم بزرگ شاہ عبدالقدوس اور شاہ مجتبی قلندر عرف شاہ مجا قلندر لاہر پوری (ف ۱۰۸۴ھ/ ۱۲۷۸ء) کے تربیت یافتہ تھے (۳) سلسلہ قلندر بیہ ہندوستان میں وحدت الوجود کے لئے بحرز خار کی حیثیت رکھتا ہے، ہمارے خیال میں سلسلہ چشتیہ کے میں وحدت الوجود کے لئے بحرز خار کی حیثیت رکھتا ہے، ہمارے خیال میں سلسلہ چشتیہ کے

تقى على قلندر: روض الازهر في ما ثر القلندر، طبع رام بور، ١٣٣٥ ١٥ ١٥ ١٥

تقی حیدرقلندر: (مرتب) تعلیمات قلندرید (مجموعه کمتوبات بزرگان قلندرید، اس میں شاہ مجتبی قلندر کے کمتوبات بنام شاہ فتح قلندر موجود ہیں) سے ۱۳۰۰ میں مکتوبات بنام شاہ فتح قلندر موجود ہیں) سے ۱۳۰۰ میں

<sup>(</sup>١) داراشكوه: حسنات العارفين ٢٦ (١) الصناك

<sup>(</sup>٣) شاه فتح على قلندر كے حالات كے لئے ملاحظه و:

بعدافکارابن عربی کی شرح و توضیحات میں اس سلسلہ کو خاص مقام حاصل ہے بلکہ سلسلہ چشتیہ کے دورز وال میں اس خدمت کواس سلسلہ نے اپنے ذمہ لے لیا تھا خانقاہ کا کوری نے اس سلسلہ کے افکار کی جو کتا ہیں شائع کی ہیں وہ وحدت الوجود کی مکمل تصویر ہیں انہوں نے شاہ محب الله الم آبادی کے رسالہ تسویہ کی ایک مفصل شرح بھی شائع کی تھی (۱) شیخ مجتبی قلندر اور شاہ فتح علی قلندر کے مابین جو مراسلات ہوئی ہے اس سے بھی عیاں ہوتا ہے کہ وہ کن افکار کے حامل تھے ان کے موسوع" نفی خودی "اور" تو حیدوجودی" ہیں (۲)۔ افکار کے حامل تھے ان کے موسموضوع" نفی خودی "اور" تو حیدوجودی "ہیں (۲)۔ دارا شکوہ اور شاہ فتح علی کے درمیان بھی مراسلت کا سلسلہ تھا حسن ا تفاق سے وہ

دارا شکوہ اور شاہ فتح علی کے درمیان بھی مراسلت کا سلسلہ تھا حسن اتفاق سے وہ سوالات جودارانے ان کی خدمت میں بھیج تھے اور ان کے جوابات بصورت رسالہ محفوظ بیں اور شائع ہو چکے ہیں (۳)۔اس کی ایک جھلک ملاحظہ ہو:

شاہ فتح قلندرائے جوابات کی وضاحت کے لئے جن شخصیات کے اقوال پیش کرتے ہیں ان میں مجذوب شیرازی کے علاوہ بھگت کبیر کا نام بھی شامل ہے جس کے افکار وہ "موحد ہندی" کے لقب سے فخر سے درج کرتے ہیں۔

ایک سوال میں دارانے ہوچھا کہ کس علم کو جاب اکبر کہا گیا ہے تو شاہ فتح فرماتے ہیں:
علم حق در علم صوفی کم شود ایں سخن کی باور مردم شود
دارانے ان سے جب' ظلوما جہولا''کے بارے میں پوچھا کہ بیانسان کی تعریف میں
کہا گیا ہے یا اس کی مذمت میں؟ اس کا جو جواب شاہ فتح علی نے دیا وہ حرف بحرف ملاشاہ
برخشی کی تفسیر کے مماثل ہے۔

دارانے ان سے دریافت کیا کہ'' بے نہایت'' دل میں کیسے ساسکتا ہے؟ تو اس کے جواب میں شاہ فتح نے فرمایا

<sup>(</sup>۱) تصفیه شرح تسویه (فاری از حافظ علی انورقلندر کا کوروی مع اردو ترجمه از تقی حیدرقلندر بن شارح ،مطبوعه کاکوری په

<sup>(</sup>r) تقی حیدر: تعلیمات قلندریه ۲۸-۲۸

<sup>(</sup>٣) شامل مقدمه جوگ بشسد مرتبه امیرحسن عابدی طبع علی گذره

زعين وحدش اين خود صلال است(۱)

حلول و اتحاد این جا محال است صوفی احمد شطاری

سلسلہ شطاریہ کی تصوف میں ہے راہ روی اور شریعت سے دوری کا تذکرہ ہم ای مقدمہ میں متنقل عنوان کے تحت کر چکے ہیں، داراشکوہ کے جن مشاکخ سے تعلقات تھان میں ایک صوفی احمہ شطاری (۲) بھی تھے جن کی خدمت میں دارانے بارہ سوالات پر مشمل ایک عریضہ ارسال کیا۔ ان سوالات کے جو جواب صوفی احمہ شطاری نے دیے وہ بابالال بیراگی کے جواب کے ہم معنی ہیں اور اتحاد و طول کی باتیں پردے پردے میں کہہ دی ہیں اور اتحاد و طول کی باتیں پردے پردے میں کہہ دی ہیں اور استحاد و طول کی باتیں پردے پردے میں کہہ دی ہیں (س)۔

شاه دوله دريائي تجراتي

شاہ دولہ گجراتی (ف ۱۰۸۷ه/۱۲۷۱ء) بنجاب کے چندمعروف مشائخ میں سے سے، داراشکوہ ان سے ملاتھا (۴)۔شاہ دولہ ایک آزاد مشرب صوفی تھے ان کے نزدیک ہندواور مسلمان میں کوئی خاص فرق نہیں تھا، ان کے حلقۂ مریدین میں کئی ہندو بھی شامل شھے وہ صلح کل کی پالیسی پڑمل پیرا تھے ان کے انہی اوصاف کے باعث داراشکوہ ان کا معتقد ہوگیا تھا، ان کا ایک مرید خاص بلہب رائے ہندوتھا جے انہوں نے "سدا سنت" کے خطاب سے نواز اتھا، وہ داراشکوہ کا وکیل بھی تھا ایک مرتبہ دارانے اپنا ہی کونذ رونیاز دے کرشاہ دولہ کی خدمت میں بھیجا کہ میرے لئے تاج و تخت کی دعا کریں تو انہوں نے دے کرشاہ دولہ کی خدمت میں بھیجا کہ میرے لئے تاج و تخت کی دعا کریں تو انہوں نے

<sup>(</sup>۱) عابدی:جوگ بصب ازداراشکوه،مقدمه۲۶

<sup>(</sup>۲) صوفی احمد شطاری کے حالات ہمیں اس وقت تک معلوم نہیں ہیں ہمارے کتا بخانے میں ایک شجرہ نامہ کا خطی نخے ہوں ایک شجرہ نامہ کا خطی نخے ہوں وقت تک معلوم نہیں ہیں ہمارے کتا بخانے میں ایک شجرہ نامہ کا خطی نخے ہے جو صوفی احمد شطاری کے مشاکح فلے مشاکح طریقت کے مختلف شجرات درج ہیں۔

<sup>(</sup>۳) سوال و جواب داراشکوه وصوفی احمد شطاری کاقلمی نسخه نیشنل میوزیم کراچی میں محفوظ ہے (نوشاہی ، سید عارف: فہرست نسخه ہای خطی موز وَ ملی ۲۳۵)

<sup>(</sup>٣) جهان آراء: رساله صاحبيه ٩١

نورفراست سے بیمعلوم کرلیا کہ بادشاہت داراکوئیس ملے گی (۱)۔
شاہ دولہ نے اس سداست کوخلافت بھی دی تھی جو ہروقت نشے میں رہتا تھا اورشراب کے بغیراس کا گزارا بھی نہیں ہوتا تھا،خودشاہ دولہ اپنے مریدین کو فدہب کفار (ہندو) کے مطابق بلقین کرتے تھے اور سلح کل کی پالیسی پڑمل پیراتھ،معاصر ماخذ کرامت نامہ میں ہے:
مطابق بلقین کرتے تھے اور سلح کل کی پالیسی پڑمل پیراتھ،معاصر ماخذ کرامت نامہ میں ہے:
بلبب رائے سداست مرید معتقد حضرت ولی الله شاہ دولہ .....کہ شاہ دولہ خلیفہ مقرر کردہ ہموارہ مست بادہ خود پرسی می باشد ووے بے آب شراب نمی ماند ......
ہمیشہ شاہ دولہ را از مقد مات تصوف بمذا ہب کفار تلقین نمودہ دم بھسلح کل می

شاہ دولہ کی درگاہ میں ان کے مریدین بھنگ پیتے تھے خودشاہ دولہ کی وضع قطع ہندوؤں جیسی تھے وہ زنار اور مالا کا استعال کرتے تھے اور ہندوؤں کی طرح قشقہ بھی لگاتے تھے۔ خودشاہ جہان کو جب ان امور کاعلم ہوا تو اس نے قاضی عبدالو ہاب کو ان معاملات کی تحقیق کے لئے بھیجا (۳)۔

شاہ دولہ کی سب سے متندوضخیم سوائے ان کے مرید خاص مشاق رام نے کرامت نامہ کے نام سے تالیف کی تھی (۴) گویا شاہ دولہ سے بیعت ہونے کے لئے مسلمان ہونا تو در کنار خلافت کے لئے مسلمان کی تفریق لازم نہیں تھی اس لئے داراشکوہ کوان کے ساتھ ہم مشر بی کا حساس ہوا تھا۔

دیگرصوفیهٔ خام

داراشکوہ نے حسنات العارفین میں کئی معاصرصوفیہ سے اپنی ملاقات کا حال اور ان کے اقوال لکھے ہیں ان میں سے چندا کیک کاہم یہاں ذکر کرر ہے ہیں :

<sup>(</sup>۱) مشاق رام مجراتی: کرامت نامه ۱۹۸

<sup>(</sup>r) الضاً ۲۲۲-۲۲ (س) الضاً ۲۲۲-۲۲۱

<sup>(</sup>۳) کرامت نامہ تا حال طبع نہیں ہوئی ہے۔اس کا ایک خطی نسخہ بخط سید شرافت نوشاہی مرحوم اس وقت ہمارے پیش نظر ہے۔

اس نے حسنات العارفین میں شاہ محد دار باکوا پنااستاداور مجمع البحرین میں اپنامرشد بتایا ہے(۱) اور ان کے جتنے اقوال نقل کئے ہیں ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ مسخ شدہ تصوف کی ساری منزلوں کو نہ کر کے حلول واتحاد کے دائرہ میں داخل ہو چکے تھے وہ دارا سے ملا شاہ بدخش کے اشعار سنانے کی اکثر فرمائش کیا کرتے تھے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ اس فکر سے متاثر ہوکراس رنگ میں رنگے گئے تھے۔ ان کی زبان پر دارا کے لئے اکثر میں الفاظ ہوتے'' اللہ بیا، اللہ بشمین ، ظاہر خلق باطن خالق است وظاہر خالق باطن خلق (۲)''

شیخ طیب سر ہندی کوبھی دارانے مجمع البحرین میں ابنا مرشدلکھا ہے(۳) ای شیخ طیب کے ذریعہ دارا کو بابا پیارے کے بہت سے اقوال ملے تصفیخ طیب بابا پیارے کے سلسلہ پیار ہے تھاتی دکھتے تھے ان میں سے بعض فرمودات ہے ہیں:

بابا پیارے کی قتم کی ظاہری عبادت نہیں کرتے تھے قرآن وحدیث سے اقوال بھی نقل نہیں کیا کرتے تھے قرآن وحدیث سے اقوال بھی نقل نہیں کیا کرتے تھے خدا کا نام اس لئے نہیں لیتے تھے کہ وہ تو غائب ہے، وہ مسنون طریقہ سے بال بھی نہیں کو اتے تھے (۴)۔ یہ ہابا پیارے کی تصویر جن کے متعلق دارا کا اعتقادتھا:

از کبار مشاکح ہندوستان است ..... از اولیا ..... مثل وی دران وقت کی نہ دروں)

صلح کل کاعلمبردار ہونے کی وجہ سے دارا کے سکھوں کے گروؤں سے بھی بہت خوش گوار تعلقات تھے، جب دارا اور نگزیب سے شکست کھا کر لا ہور کی طرف بھا گا تو وہ گرو ہررائے (۱۲۳۰–۱۲۲۱ء) کے پاس بھی گیا، عصر حاضر کے سکھ مورفین نے بھی تتلیم کیا ہے ہررائے (۱۲۳۰–۱۲۲۱ء) کے باس بھی گیا، عصر حاضر کے سکھ مورفین نے بھی تتلیم کیا ہے کہ اس جنگ تخت نشینی میں ہمارے گرو کی ہمدردیاں ''متعصب'' اورنگ زیب کی بجائے ''کہ اس جنگ تخت نشینی میں ہمارے گرو کی ہمدردیاں ''متعصب'' اورنگ زیب کی بجائے ''دور سنتھ المشر بے' داراشکوہ کے ساتھ تھیں، بقول خشونت سنگھ:

<sup>(</sup>١) داراشكوه: مجمع البحرين ١٠٢ (٢) دارا: حسنات العارفين ٢٢-٥٥

<sup>(</sup>۳) مجمع البحرين ۱۰۲ (۳) مجمع البحرين ۱۰۲ دبستان نداهب (۱۳۹) ميں پيارا پلتھيان کوايک فرقہ بتايا گيا ہے اوراس کے بانی کانام بابا پيارا ہی لکھا گيا ہے۔ .

<sup>(</sup>٥) الضاده

Har Rai became friendly with - Dara Shikuh, who being of sufi persuasion sought the Company of saintly men of all denominations, when the war of succession began between shah Jahan's sons, The Guru's sympathies were naturally more with the liberal Dara Shikuh than with the bigoted Aurangzeb.(1)

اس اقتباس سے صاف ظاہر ہے کہ دارا کے ہردائے کے ساتھ ندہی ہم آ ہنگی کی بنیادوں پر تعلقات تھے یہی وجھی کہ جب وہ فکست کھا کر بھاگ رہا تھا تو اورنگزیب کی متعاقب فوج کوگرونے دریائے سلج عبور کرنے سے رو کنے کی کوشش کی تا کہ دارا کو ایران بھاگ جانے کا موقع مل جائے ،عہد حاضر کے ایک سکھ مورخ ڈاکٹر فوجا سکھ نے اسے اس طرح تسلیم کیا ہے:

Guru Har Rai, was similarly inspired when he led his troops to the bank of the river Satluj in order to block the passage across the river of Aurangzeb's Troops marching in hot pursuit of Dara Shikuh.(\*)

جب کہ نقشبندی بزرگ پنجاب میں رہتے ہوئے سکھوں کی مذہبی سرگرمیوں اور مسلمانوں کے خلاف ایک محاذقر اردیتے رہے، مسلمانوں کے خلاف ایک محاذقر اردیتے رہے، خود حفرت مجدد الف ٹانی نے گروار جن کے قل کو اسلام کی فتح عظیم اور کفر کی شکست قر اردیا تھا(۱) یہی حفرت خواجہ محمد معموم اور دیگر حضرات نقشبندیہ کا نقطہ نظرتھا جے اور نگزیب نے تھا(۱) یہی حضرت خواجہ محمد معموم اور دیگر حضرات نقشبندیہ کا نقطہ نظرتھا جے اور نگزیب نے

<sup>(1)</sup> Khushwant Singh: History of the Sikhs, Vol. I.p. 68

<sup>(2)</sup> Fuja Singh: The martydom of guru Tegh Bahadur (The Panjab past and Presant, April. 1975, p. 154)

<sup>(</sup>۱) مجددالف ٹانی: مکتوبات ۱۹۳ (تفصیل متعلقہ مقام پربیان کی جا چکی ہے)

اپنایاتو وه سکھوں کی نظر میں "متعصب "اور دارا" وسیع المشر ب" کہلایا۔
داراشکوہ نے شاہ محمد دلر با کے نام اپنے ایک خط میں واضح طور پرتشلیم کیا ہے کہ انہی
صوفیہ کی صحبت کی بدولت" اسلام مجازی" اس کے دل سے برخاست ہو چکا ہے اور" کفر
حقیقی" رونما ہور ہا ہے اور انہی کی صحبت کی برکت سے کفر حقیقی کی صحیح قدر سمجھ سکا ہے اور اس کا
متیجہ یہ ہوا ہے کہ اب وہ صحیح معنوں میں" زنار پوش، بت پرست بلکہ خود پرست و پرتشین" بنا
ہے، اس کے اصل الفاظ ملاحظہ ہوں:

الحمدالله الحمدالله كداز بركت صحبت اي طاكفه شريفه مكه مكرمه معظمه از دل اي فقير اسلام حقيقي برخاست وكفر حقيقي روى نمود ..... اكنون قدر كفر حقيقي داستم زنار پوش و بت پرست بلكه خود پرست و در نشين گشتم (۱)

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی (مرتب): رقعات عالمگیر ۳۲۲

## داراشكوه كےعقائد

اس پس منظر میں دارا کے مذہبی عقائد کی نشو ونما ہوئی وہ آزادمشرب صوفیہ کی صحبت میں رہ کرکیا ہے کیا بن گیا، جو گیوں ، سنیاسوں اور پنڈتوں کے افکار اس پر پوری طرح مسلط ہو گئے تھے اس کے مقابلہ میں اور نگزیب رائخ العقیدہ علماء و صوفیہ کی صحبت میں " محى الدين "بن كرميدان عمل مين آيا-

يهال داراشكوه كے عقائد كاس لئے تجزياتی خاكه پیش كياجار ہاہے كمابل علم كواس امر كا اندازه ہوسکے کہ بیدد و بھائیوں کا مکراؤنہیں تھانہ بیکوئی عام اور رسمی تخت سینی کی جنگ تھی بلکہ دونظريات كے حاملين كامقابله تھا آزاد خيالي صلح كل ،الحادوزندقه اور حاميان شرع شريف ہندوستان کے مستقبل کا نظریاتی فیصلہ کرنے کے لئے میدان کار زار میں اترے تھے، كامياني ابل حق كوبوئى \_

آئےدارا شکوہ کے عقائداس کے اپنے بیانات کی روشنی میں مطالعہ کریں:

ا بي پردا دا جلال الدين اكبركى طرح داراشكوه بهى ابتداء ميں ايك يكامسلمان تها،اس نے پچپیں سال کی عمر میں ۹ ۱۰۴ ما 🖊 ۱۹۳۹ء کو جب اپنی پہلی کتاب سفینة الاولیاء کمل کی تو اس كے آغاز ميں اپنے نام كے ساتھ "حنى قادرى" كھا، خلفائے راشدين كواسلام كے چاررکن اورانبیں ملت اسلامیہ کے جاربرج قرار دیتے ہوئے ان کے ساتھ دشمنی کو اسلام کی مخالفت اوران کے ساتھ محبت کوخدااور رسول (صلی الله علیہ وسلم) کے ساتھ دوسی کا درجہ ديا-اسى طرح ائمهابل بيت كووارثان علم حضرت سيدالا نبياء صلى الله عليه وسلم كهااورا بل سنت کے جارا مامول کوخانہ اسلام کی جارد یواریں قرار دیا اور بیصدیث نقل کی کہ علماء امتی كابنياء بنى اسرائيل اور بتاياكه يهال علماء مراداولياءكرام بين(١)\_ زمانے کے اتفا قات دیکھئے کہ ای سال داراشکوہ کشمیر گیا اور ملابدخشی جیسے آزادمشرب

صوفی ہے اتنامتا ثر ہوا کہ ان سے بیعت کرلی وہ ان کی صحبت میں تصوف کے مطالعہ میں

<sup>(</sup>١) دارا شكوه : سفينة الأولياء ١٢

ہمہ تن مشغول ہوگیااور ۱۰۵۲ ہے/ ۱۹۴۲ء کو جب اس نے اپنی دوسری کتاب سکینۃ الاولیاء تالیف کی تو اس میں ایسے بلند آ ہنگ دعوے کئے کہ وہ ان کا خلیفہ بن کر مریدین کی تعلیم و تربیت کرنے لگا۔

جبیا کہ ہم نے لکھا ہے کہ اس نے سفینۃ الاولیاء میں اپ نام کے ساتھ'' فقیر حقیر محمددارا شکوہ حنفی قادری'' لکھا اب جبکہ صرف تمین سال بعدوہ سکینۃ الاولیاء لکھنے بیٹھا تو اپنا م'' فقیر ہے اندوہ محمد دارا شکوہ'' لکھا (۱) گویا اب وہ'' ہے اندوہ'' ہوگیا تھا اس لئے حنفی قادری لکھنا بھی لا زم نہیں رہا تھا اور اس کے بعد تالیف ہونے والی کتب میں تو اس نے ان علاء کوجن کی شان میں حدیث پاک نقل کی تھی اور انہیں ولایت کے درجے پر فائز کیا تھا ہے برطن ہو چکا تھا اور جہاں ان کے خلاف اس نے بہت کچھ لکھا وہاں اس نے انہیں برخلن ہو چکا تھا اور جہاں ان کے خلاف اس نے بہت کچھ لکھا وہاں اس نے انہیں ''ابو جاہلان محمدی مشرب'' تک لکھ دیا (۲)۔

ملاشاہ برخشی جن کے معتقدات کی ایک جھلک آپ داراشکوہ کے عقا کد کے پس منظر میں ملاحظہ کر بچلے ہیں، میں دارااس طرح رنگا گیا کہ اس کے عقا کد کی رنگینیاں اسے الیم راہوں پر لے گئیں جہاں سے واپسی کا کوئی راستہیں تھا۔

جب اس نے اپنی دوسری کتاب سکینۃ الاولیاء (۱۰۵۲ھ/۱۲۵۳ء) تالیف کی تواس نے بظاہراس میں میاں میر لا ہوری اور ان کے خلفاء کے مناقب بیان کئے تھے لیکن دراصل وہ اس کتاب کے ذریعہ بیٹا بت کرنا چاہتا تھا کہ اب وہ ایک عام شنر ادہ یا و لی عہد سلطنت ہی نہیں ہے بلکہ ظاہر وباطن دونوں کا بادشاہ ہاس میں عجیب وغریب دعوے کئے ہیں کہ ایک عام سالک جتنے مقامات ایک ماہ میں طے کرتا ہے وہ اس نے ایک ہی رات میں طے کر لئے اور جو مقام ایک سالک ایک سال کی ریاضت کے بعد حاصل کرتا ہے وہ اس نے ایک ماہ میں حاصل کر لیا ہے اور جتنی منزلیس ایک عام طالب سالہا سال کی مخت شاقہ کے بعد طے میں حاصل کرلیا ہے اور جتنی منزلیس ایک عام طالب سالہا سال کی مخت شاقہ کے بعد طے کرتا ہے وہ اس نے بغیر ریاضت کے طے کرلیس (۳) اور پھر ملا شاہ بذشی نے اسے کرتا ہے وہ اس نے بغیر ریاضت کے طے کرلیس (۳) اور پھر ملا شاہ بذشی نے اسے

<sup>(</sup>۱) داراشکوه:سفینة الاولیاء ص ۵ (۲) تفصیل متعلقه مقام پر ملے گ -

<sup>(</sup>m) تفصیل بیان کی جا چکی ہے۔

خلافت سے نواز ااورا بے مریدین تربیت کے لئے اس کے حوالے کئے۔

جیرت کا مقام ہے کہ حضرت فوٹ اعظم شخ عبدالقادر جیلانی، خواجہ عین الدین چشی اجیری، خواجہ مختین الدین کی منیری اجمیری، خواجہ بختیار کا کی، خواجہ فریدالدین کنج شکراور حضرت شخ شرف الدین کی منیری نے مدتوں جنگلوں میں رہ کرشد بدریاضتیں کیں، خود دارا نے میاں میر لا ہوری اور ملاشاہ بدختی کی سال ہا سال کی ریاضتوں کا تذکرہ دلچسپ پیرایہ بیان میں لکھا ہے(۱) کہاں محلات میں عیش وعشرت کی زندگی گزار نے والاشنرادہ چند دنوں میں ولایت کے مرتبے کو کیسے بننج گیااور پھر ملاشاہ کا خلیفہ کیے قرار پایا؟ یہ سب پھے عوام کو یہ بتانے کے لئے تراشا گیا تھا کہ وہ صرف ولی عہد سلطنت ہی نہیں ہے بلکہ ظاہر وباطن کا بھی بادشاہ ہے۔ اس کی بہن جہاں آراء نے جہاں کہیں اس کا ذکر کیا ہے اسے" عارف اسرار ...... ولی عہد مملکت باطن و ظاہر (۲)" لکھا ہے۔ ایک اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ظاہر (۲)" سے اے دایک اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ظاہر (۲)" سے بالے ہے اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ناہر (۲)" سالے ہے۔ ایک اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ناہر (۲)" سے بالے ہے۔ ایک اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ناہر (۲)" سے بالے ہے۔ ایک اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ناہر (۲)" سے بالے ہے۔ ایک اور مقام پر اس نے دارا کو تو اس کامل عارف بالله بالله وی کی مدرار اشکوہ '' .... بتایا ہے۔ ایک اور مقام کی اس کے دارا کو تو اس کامل کامل عارف بالله کی مدرار اشکوہ '' .... بتایا ہے۔ ایک اور مقام کو کی کی کو کی کی کی کو کی کی کو کی کو کی کو کی کو کی کامل کامل کے کی کی کیا کی کی کی کو کی کو کی کی کو کی کی کو کی کی کی کی کو کی کو کی کی کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کو کی کو کی کی کو کی کی کو کی کی کو کر کو کی کو کی کو کر کو کو کر کو کو کی کو کر کی کو کر کو کر کی کو کر کر کو کر ک

رسالہ جن نما، دارا شکوہ کی تیسری تالیف ہے جے اس نے ۱۹۵۱ ہے اور ۱۹۳۱ کو کھمل کیا۔

یدرسالہ مختلف چیف صول پر مشمل ہے، آخری فصل وحدت الوجود کے بیان میں ہے اس میں

اس نے اپنے ایک خواب کا تذکرہ کیا ہے کہ ایک شب اسے غیب ہے آواز آئی کہ اللہ تعالیٰ
نے جس قدر مجھے نواز ا ہے روی زمین کے کسی بادشاہ کو یہ دولت عرفان میسر نہیں آئی اس

رسالے میں اس نے میاں میر لا ہوری اور ملا شاہ بدخشی کی بہت تعریف کی ہے، اور ملا شاہ

کے طویل جس دم اور تمیں سال تک ریاضایات شاقہ کے لئے بے خوابی کا تذکرہ بوے دل
نشین انداز میں بیان کیا ہے، اس نے اس رسالہ میں وحدت الوجود کی جو تشریح کی ہے وہ ملا
شاہ بدخشی کے بیان کردہ مفہوم سے بہت قریب ہے، اس نے بتایا ہے کہ دراصل اس کا یہ

<sup>(</sup>۱) دارانے اپنے رسالہ حق نما میں لکھا ہے کہ ملاشاہ ریاضات شاقد کے دوران سوئے تک نہیں۔

<sup>(</sup>٢) جبال آراء: رساله صاحبيه ٨٩

<sup>(</sup>٣) ایفنا ۱۰۵ (شنرادی جہال آراء مونس الارواح میں بھی دارا شکوہ کوصاحب باطن وظاہر کے لقب سے یاد کرتی ب" آغاز رسالہ")

رسالہ نصوص الحکم، سوائح، لمعات اور لوامع جیسی کتب کاضمیمہ وتکملہ ہے۔اس رسالہ کا فاری متن ،اردواورا تگریزی تراجم بھی طبع ہو تھے ہیں۔

حسنات العارفین دارا شکوه کی چوتھی کتاب ہے جواس نے ۱۹۲۲ھ / ۱۹۵۲ء کوشروع کی اور ۱۹۲۷ھ / ۱۹۵۴ء میں مکمل کرلی۔

۱۹۵۱-۱۰۵۲ه ای ۱۹۲۱-۱۹۵۱ کے دوران دارا اپ ہم مشرب صوفیہ سے ملاقا تیں کرتا رہا اورخودکوان کے رنگ میں اس طرح رنگ لیا کہ اس کی اپنی تحریرات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے فدہبی خیالات پرلوگوں نے اعتراضات کرنے شروع کر دیے تھے، جن کا جواب دینے کیلئے اس نے حسنات العارفین کھی، دارا شکوہ کے عقائد میں ۱۹۳۲–۱۹۵۵ء تک جوتبدیلیاں ہوئیں ان میں سے بعض کا اس نے خوداس کتاب میں تذکرہ کردیا ہے۔

اس کتاب کے دیباچہ میں نہ تو اس نے اپنے نام کے ساتھ'' حنی وقا دری'' لکھا ہے اور نہ ہی اکسار کے طور پراپنے ابتدائی قاعدہ کے مطابق فقیر حقیر لکھا ہے بلکہ:

"می گویدفقیر بے حزن واندوه محدداراشکوه"

لکھنا ہی کافی سمجھا ہے اس نے وضاحت کی ہے کہ اس وقت جبکہ سال ۱۹۲ اھ/
۱۹۵۲ء ہے اور میری عمر ۳۸ سال ہوگئ ہے اہل سلوک کی کتابوں سے میرا دل بالکل
"ملول' ہوگیا ہے اور مجھے' وجدو ذوق ' حاصل ہو چکا ہے اس لئے اس حالت میں اکثر
میری زبان سے '' کلمات بلند حقائق ومعارف سرز دہوتے رہتے ہیں۔'' اس کی اپنی ہی
عبارت ذیل سے عیاں ہوتا ہے کہ اب اس کو کا فرجھی کہا جانے لگا تھا:

زاہدان خشک بے حلاوت از کوتاہ بنی درصد دطعن وتکفیروا نکاری شد (۱)

اس کتاب کے دیباہے میں ہی اس نے رائخ العقیدہ علماء کو جو اس کی خلاف شرع باتوں پر اعتراض کرتے تھے" پہت فطرت، زاہد خشک، دجال، فرعون اور ابوجہلان محمدی مشرب" جیسی صفات سے نواز اے گویا اس کے نزدیک" محمدی مشرب" ہونا بھی اب جرم

<sup>(</sup>١) وارا: حسنات العارفين ٢

تھا چنا نچے اس نے اپنی ان خلاف شرع حرکات و مخنان کو سہارا دینے کے لئے تاویل کے طور پر متقد مین و معاصرین صوفیہ کی شطحیات کو اس کتاب میں بیجا کیا اور اسے اپنے اشعار سے بھی سجایا، وہ نامی گرامی اور انتہائی پابند شرع صوفیہ کی شطحیات بھی نقل کرتے ہوئے ان کے نام کے ساتھ ایسے القاب استعال کرتا ہے مثلاً حضرت بایزید بسطامی کی قطح نقل کرتے ہوئے کہتا ہے ' عارف بے پروا از بدنامی بایزید بسطامی' وہ شخ اکبر ابن عربی کو بھی موحد اور بھگت کبیر کو بھی '' موحد ہندی' ہی کہتا ہے اور اسے '' کمل عارفان ہندوستان' بھی لکھا ہے (۱)۔ بابا بیار ہے جس کی خلاف شرع باتیں خود دارا کے الفاظ میں ہم نقل کر آئے ہیں کے متعلق کھتا ہے کہ اکبر کے زمانے میں اس جسیا کوئی و کی نہیں ہوا (۲)۔

دارا کے محد شریف نامی ایک خراباتی اور آزاد مشرب صوفی کے ساتھ نشست و برخاست مقتل کے ساتھ نشست و برخاست مقتل کیا ہے: مقل کے بیٹ و فریب عقائد تھے دارانے اس کے ایک رسالہ سے بیشعر نقل کیا ہے: بیش از ہزار سال محد شریف شد (۳) بیش از ہزار سال محد شریف شد (۳)

یہ تو صرف محمد شریف خراباتی کی خرافات نہیں ہیں بلکہ اکبری عہد کا تصور'' کہ اسلام کی زندگی صرف ہزار سال تھی'' کی طرف از سرنو پیش قدمی کے متر ادف ہے۔

ایک مقام پرنہایت فخر کے ساتھ دعویٰ کیا ہے کہ اپنے پیر ملاشاہ بدخشی کی سب سے بڑی شطح (خلاف شرع حرکت)میراد جود ہے (۴)

جبوہ کتاب مکمل کرچکا (۱۰۱۴ه) تواس کے حواریوں (مریدوں) نے جنہیں وہ
" طالبان صادق'' کہتا ہے کہا کہ شنراد ہے تم اپنی شطحیات میں ہے بھی تواس میں کچھ درج
کروتو دارا نے جوجواب دیااس سے اس کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ صرف شطحیات کے
میدان میں کہاں تک دورنکل گیا تھا۔اس نے کہا:

'' کہتمام شطحیات جومیں نے بیان کی ہیں وہ دراصل میری ہیں۔'' ہمارا بھی یہی قیاس ہے کہ اگر اس کتاب میں شامل شطحیات کو ان مشائخ کی معاصر کتب سوائح سے تقابل کیا جائے تو بہت می شطحیات جو دارا نے ان سے منسوب کی ہیں محض (۱) دارا: حینات العارفین ۵۳ (۲) ایضا ۵۵ (۳) ایضا ۵۹) ایضا ۹۹ اس کے ذہن کی پیداوار ثابت ہوں گی ، اس نے میاں میر لا ہوری اور ملا شاہ بدخشی کی جو شطحیات اس کتاب میں بیان کی ہیں وہ بھی اس نے اپنی شطحیات کوسہارا دینے کے لئے وقتی طور پرتراش کی ہیں کیونکہ سکینۃ الاولیاء میں اس فتم کی شطحیات کا اس نے ذکر نہیں کیا جس میں حضرت میاں میر نے اپنے مرید ملاشاہ بدخشی کے متعلق بیکہا ہوکہ:

كشميركے خدا كاكيا حال إ(١)؟

تاہم اس کتاب کے مطالعہ سے جہاں اس وقت کے تصوف میں تنزل کے آثار ملتے ہیں وہاں یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ بھگتی تحریک شاہ جہان کے ان ایام میں داراشکوہ کی سرکردگی میں اراشکوہ کی سرکردگی میں اربہ بینے گئی تھی اور اس تحریک سے وابستہ سارے صوفیہ کے ساتھ اس کے روابط تھے۔

انہی ایام میں داراشکوہ نے طریقت الحقیقت کے نام سے ایک رسالہ تالیف کیا جس میں اس نے وحدت الوجود کے مباحث کونظم ونٹر کے رنگین پیرایہ کیان میں ڈھالنے کی کوشش کی ہے پہلے صفحے پر ہی کعبہ وسومنات کے فرق کومٹاتے ہوئے وحدت الوجود سے زیادہ وحدت ادیان کارنگ یوں دیا ہے:

در کعبه وسومنات توکی، در صومعه وخرابات توکی، شمع و پروانه باده و پیانه، عاقل و د بوانه، آشناو برگانه:

در کعبہ و سومنات افسانہ توکی در ہر منزل عاشق دیوانہ توکی خود گل شدہ و بلبل شیدائی برشع جمال خویش پروانہ توکی(۲)

اس رسالے میں دارانے سلوک کی مختلف منازل کا تذکرہ تمیں مرحلوں میں کیا ہے جن سے ایک سالک کو گزرنا ہوتا ہے لیکن اس نے ہر مرطے کی بنیاد وحدت الوجود پررکھی ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ اس نظریہ کو مملی طور پر کما حقہ مجھ ہی نہیں سکا تھا۔

۱۰۵۲-۱۰۵۲ه کامل نو سال تک دارا شکوه ہندو پنڈتوں، جو گیوں اورسنیاسیوں سے ملتار ہا اور ان کے قدموں میں بیٹھ کران سے ان کے (۱) ایسنا ۱۳۳ (۲) داراشکوہ: طریقت الحقیقت - مطبوعہ گوجرانوالہ ص ۱۸۹۵،۱۹ خیالات وافکار سے مستفید ہوتا رہاان میں سے بابالال بیراگی، بنوالی داس ولی اور چندر بھان برہمن کاذکر کیا جاچکا ہے ان کے علاوہ جگن ناتھ مسرا ملقب بہ پنڈت راجہ جوشنگرت کا مہراور شاعر بھی تھا اور داراشکوہ کی سرکار سے متوسل تھا دارائے قتل کے بعدوہ تھر اچلا گیا اور باقی زندگی و ہیں گزار دی، اور بنارس کا سراسوتی ہندوستان کے پنڈتوں میں سب سے زیادہ نمایاں علمی حیثیت کا مالک تھا۔ اس کے افکار کے شاہ جہاں اور داراشکوہ پر گہرے اثرات سے معلی ملی تھی (۱)۔

داراشکوہ نے ان سادھوؤں، پنڈتوں اورسنیاسیوں کی مدد سے ہندومت کی مندرجہ ذیل کتب کے فاری میں تراجم کئے :

ا پنٹد کا ترجمہ بنام سرا کبر، بھگوت گیتا کا ترجمہ، جوگ بشسٹ کا ترجمہ اور ہندومت و اسلام کوملانے اوران کا فرق ختم کرنے کے لئے اس نے مجمع البحرین تالیف کی۔

ہندوؤں کی مذہبی کتب کے فارسی تراجم تو اس سے پہلے کے مسلمان حکمرانوں نے کروائے تھے تا کہ ہندو مذہب اور کلچرکو بچھ سکیں لیکن ان کی مذہبی کتابوں کے ساتھ ہم آ ہنگی اور مذہبی قدروں کی اشتراک کی کوشش اس سے پہلے نہیں کی گئی، ابوالفضل نے مہا بھارت کے فارش ترجمہ کی ایک طویل دیبا چہ لکھا جس میں اکبر کے عقائد میں سے بعض کا ذکر کیا گیا ہے اور یہ سارا مقدمہ کفریات و لغویات کا مجموعہ ہے ورنہ اس سے قبل فارسی تراجم پر اپنی آراء کا اظہار نہیں ہوتا تھا۔

داراشکوہ نے ۱۹۵۵ او/۱۹۵۵ عوجبداس کی عمر ۲۳ سال ہو پیکی تھی اس نے ایک ایبا قدم اٹھایا جواس کے زوال کااصل سبب بنایعنی اب تک اس نے آزاد مشرب مسلمان صوفیہ اور پنڈتوں سے ملاقاتوں کے بعد جو پچھا خذکیا اسے کتابی شکل دینے کی کوشش کی یعنی اس نے ہندو دھرم اور اسلام میں مشترک قدریں تلاش کرنے اور انہیں صحیح ثابت کرنے کی غرض سے کتاب مجمع البحرین تالیف کی صاف معلوم ہوتا ہے کہ نظریہ ہمداوست اس پر پوری طرح مسلط ہو چکا تھا ، ایک شعر کے بعداس کا آغازیوں کرتا ہے:

<sup>(</sup>۱) حسرت، بكرماجيت: داراشكوه ۱۵-۲۱۵

حمد موفوریگانه ای را که دو زلف کفرواسلام را نقطهٔ مقابل هم اند بر چبرهٔ زیبای به مثل ونظیرخویش ظاهرگردانیده .....

اس کے بعد اس نے اکبر کے عہد میں تغییر ہونے والی ایک البی عمارت کے سنگ آویزاں سے ایک شعرمیں ہندوؤں اور مسلمانوں آویزاں سے ایک شعرفل کیا ہے بیعمارت دراصل اکبرنے کشمیر میں ہندوؤں اور مسلمانوں کیلئے مشتر کہ استعال کی غرض ہے بنوائی تھی وہ شعرابوالفضل کا تجویز کردہ تھا:

کفر و اسلام درہش پویان وصدهٔ لا شریک له گویان(۱)

اس کے بعداس نے اس کتاب کی غایت تالیف یہ بتائی ہے کہ ند ہب صوفیہ کی هیئة الحقائق اور رموز دقائق کی تحقیق کے بعداہل ہند کے مشرب موحدان (ہندودھم) اوراس قدیم قوم (ہندو) کے کاملوں جو نہایت درج کی ریاضت، ادراک، فہیدگی، غایت تصوف، خدارسیدگی کے مرتبہ پر فائز ہیں کی صحبتوں سے مکرر فیضیاب ہوا اوراس کے بعد اس نیتج پر پہنچا کہ ان دونوں اقوام (اسلام اور ہندومت) میں صرف لفظی اختلاف کے سوا بچھفرق نہیں ہے اس لئے ان دونوں کی باتوں کو ایک دوسرے پر منظبق کرنے کی کوشش سوا بچھفرق نہیں ہے اس لئے ان دونوں کی باتوں کو ایک دوسرے پر منظبق کرنے کی کوشش تعلق میرے اہل بیت سے ہورنہ مجھے ان دونوں اقوام سے کوئی سروکار نہیں ہے اس کے اور اس کا الفاظ بلاحظہوں:

می گوید فقیر بے اندوه محمد دارا شکوه که بعد از دریافت هیقة الحقائق و تحقیق رموز دقائق مذہب حق صوفیه و فائز گشتن بایں عطیه عظمی درصد دآں شد که درک کند مشرب موحدان مهنده محققان ایں قوم قدیم نماید با بعض از کاملان ایشال که بنهایت ریاضت و ادراک و فهمیدگی و غایت تصوف و خدایا بی و سنجیدگی رسیده بودند، مکرر صحبه تا داشته گفت و گونمود جز اختلاف لفظی دریافت و شناخت تفاوتی ندید، ازیں جہت بخنان فریقین را بهم تطبیق داد .....دریس تحقیق راموافتی کشف و ذوق خودو برای اہل بیت خودنوشته ام ومرابعوام مردوقوم کاری نیست (۲)

<sup>(</sup>١) داراشكوه: مجمع البحرين مرتبه محفوظ الحق ٥٩ (٢) الصنا ٨٠

آپ نے دیکھا کہ اس نے اپ ہم مشرب پنڈتوں کی تعریف میں مبالغہ کیا ہے اور علمائے اسلام کے خلاف اس نے کیا بچھ ہیں لکھا، یہاں اس کا یہ جملہ یقیناً ساسی بیان ہے کہ مجھے ان دونوں قو موں (ہندو ومسلم) سے کوئی سرکار نہیں ہے اگر یہ بات درست تھی تو اس کتاب کی تکمیل کے بعدوہ کیونکر شب وروز ہندوازم کے مطالعہ میں غرق ہوگیا؟ اور اس کتاب کی تکمیل کے بعدوہ کیونکر شب وروز ہندوازم کے مطالعہ میں غرق ہوگیا؟ اور اس کتاب کی کتابوں کے تراجم کروائے اور ان سے مذہبی ہم آ ہنگی کے دعوے کئے ۔۔۔۔؟ ہندو جو گیوں اور پنڈتوں کی صحبت نے اس پر مینظر مید مسلط کردیا کہ تفراور اسلام ایک ہی دریا کے دورھارے ہیں جو آگے جا کرمل جاتے ہیں۔

اورنگزیب کے مخالف اور مشہور مورخ سرجا دو ناتھ سرکار کا بیرخیال درست ہے'' دارا مجمع البحرین کی تالیف سے ان دو مذاہب کے درمیان مشترک'' قدروں کو تلاش کرنا جا ہتا تھا(۱)''

اسے مجمع البحرین کوعام کرنے اور اسے ہندوؤں تک پہنچانے کی اتیٰ فکرتھی کہ خودیا اس
کے حکم سے ہی اس کاسنسکرت میں سمودر سنگم کے نام سے ترجمہ کیا گیا (۲)

اس کی وفات کے بعد محمد صالح آفندی نے مجمع البحرین کاعربی میں ترجمہ کیا (۳)۔
مجمع البحرین کی تالیف کے بعد تو دارا ہمہ تن ہندومت کے مطالعہ اور شحقیق میں مصروف
ہوگیا، بقول برنیر بنارس کے پیڈتوں کا ایک بڑا سٹاف ہندومت کی کتابوں کے تراجم کے
لئے اس کا مددگار تھا (۴)۔

داراشکوہ نے ۱۰۶۷ھ/۱۷۵۱ء کو ہندوؤں کی مشہور مذہبی کتاب او پنشد کے بچاس اشلوکوں کاسٹسکرت سے فاری میں ترجمہ کیا اس کام پر اس کے چھ ماہ صرف ہوئے اور درجہ

<sup>(1)</sup> Sarkar, J.N: History of Aurangzeb. vol.l.p. 297

<sup>(</sup>۲) حسرت، بكرماجيت: داراشكوه ۲۱۳

<sup>(</sup>۳) اس عربی ترجمه کاایک خطی نسخه بو بارا ائبریری کلکته (اپریل لائبریری) میں محفوظ ہے۔ بیترجمه ۱۱۸۴ ھاکو کمل ایوا (سراکبر، مقدمه ۱۱۸ ، مقدمه محفوظ الحق برجمع البحرین ۳۲) ہم نے مسٹر ڈیوڈ آف امریکہ کے پاس اس کی مائیکر وقلم دیکھی تھی۔

<sup>(4)</sup> Bernier, F: Travels in Mughal Empire, p. 323.

اول کے پنڈت ہندیاس ، بیداوراو پنشد کے ماہرین کی بڑی تعداداس کی مدد کے لئے بنارس میں موجود تھی۔

دارانے سراکبرکے نام سے اس کافاری میں ترجمہ کیاوہ اس کے دیباہے میں لکھتا ہے

• ٥٠ اه/ • ١٦٣ ء كو مجھے تشمير ميں ملاشاہ بدخشي كى صحبت ميسر آئى اور ہرقوم و مذہب کے عارفوں سے بھی ملا اور توحید کے بارے میں ان کے بلند خیالات ہے ، اکثر كتب تصوف كامطالعه كيا اورخود بھى كتابيں تصنيف كيس جس سے توحيد كامفہوم سمجھنے کے لئے بے قراری وتفتگی میں اضافہ ہوتا گیا، چونکہ قرآن مجید کے اکثر مطالب رموز واشارات میں ہیں اور ان کوسمجھانے والے کمیزب ہیں، اس کئے میں نے تمام الہامی و کتب ساوی پر نظر ڈالی اور توریت ، انجیل اور زبور وغیرہ میں تجهی تو حید کا بیان بهت مختصر اور رموز و اشارات والا ملاء اب ناحار میری توجه ہندوستان کی طرف اٹھی کہ یہاں بھی تو توحید کا بیان ملتا ہے اور اس قدیم قوم (ہندو) کے علمائے ظاہر و باطن بھی تو موحد ہوئے ہیں اور انہیں اعتبار کا درجہ دیا گیا ہے جبکہ اس عہد کے جہلا جوخود کوعلمائے دین کہتے ہیں اور بحث ومباحثہ کرتے ہیں اوران (ہندو)خداشناسوں اورموحدوں کے دریے آزار ہیں اوران کی تکفیر کرتے ہیں اور قرآن مجید اور حدیث شریف نے توحید کے بارے میں جواحکام ملتے ہیں ان كاردكرتے ہيں دراصل بي(علمائے وين)راہ خداكے رہزن ہيں جھين كے بعد ، معلوم ہوا کہ اس قوم قدیم (ہندو) میں تمام کتب ساوی ہے قبل جارآ سانی کتب موجودتھیں لیمنی رگ بید، جر بید، سام بیداور اتھر بن بید، ان کے انبیاء میں سے بزرگ ترین نبی بر بهاتها یمی دراصل حضرت آ دم صفی الله بین، جن پربیتمام احکام نازل ہوئے جوان ندکورہ کتب ہنود سے ثابت ہیں ..... پیچاروں کتب ساوی میں اسرارسلوك اوراشغال توحيد مندرج بين اوران كواپنكھت كا نام ديا گيا.....اس حق جو (داراشکوہ)نے جب عربی ہمریانی ،عبرانی اور سنسکرت ( کی کتب) پرتوجہ

گاتوان کے مقابلہ میں اپنگھت کوتو حید کا خزانہ محسوں کیااور چونکہ اس قوم (ہندو)
میں بھی اب اس کے جانے والے بہت کم رہ گئے ہیں اس لئے میں نے چاپا کہ
جونکہ ان ایام نیں شہر بنارس ہندوؤں کا دارانعلم ہے اور میرا اس شہر سے تعلق
چونکہ ان ایام نیں شہر بنارس ہندوؤں کا دارانعلم ہے اور میرا اس شہر سے تعلق
(گورز) ہے اس لئے اس حق جو (دارا) نے اس کام کے لئے پنڈتوں ، منیاسیوں
اور بیدواپنگھت کے ماہر بن کو جمع کیا اور ۱۹۲۰ اھے کو اس خلاصہ تو حید کا ترجمہ کر
ڈالا۔ اور بے شک وشبہ یہ پہلی آسانی کتاب ہے جو تحقیق کا سرچشمہ اور تو حید کا
مسمندر ہے اور یہ بات صریحاً واضح ہے کہ قرآن کریم میں جس کتاب کو کتاب مکنون
کہا گیا ہے وہ یہی کتاب (اپنگھت) ہے جبکہ یہ بھی روز روشن کی طرح عیاں ہے
کہر آن پاک میں کتاب مکنون سے مرادز بور، توریت اور انجیل نہیں ہیں بلکہ یہی
دقر آن پاک میں کتاب مکنون سے مرادز بور، توریت اور انجیل نہیں ہیں بلکہ یہی
ترک کر کے اسے پڑھیں ، جھیں اور بے زوال ، بے خوف و بے اندوہ ہوجا کی تو

آپ نے ملاحظہ کیا کہ داراشکوہ نے کس طرح ملاشاہ بدختی سے واصل ہونے اور ہر قوم کے'' دانایان' سے ملاقا توں کا ذکر کیا ہے جیسا کہ ہم لکھ چکے ہیں اس ترجمہ سے بہت پہلے ملاشاہ بدخشی کے ایک مرید نے اس اپنشد کے بعض اشلوکوں کا فاری میں ترجمہ کیا تھا جسے ملاشاہ نے بہت پندفر ماتے ہوئے اس کی حوصلہ افزائی کی تھی یقینا کتب ہنود پر دارا کا یہ عقاد بھی ملاشاہ کا ہی مرہون منت معلوم ہوتا ہے، دارا نے اس کتاب کے توحید کے بیانات کو مفصل ، مشرح اور عام فہم قرار دیا اور دیگر کتب ساوی خصوصاً قرآن مجید میں توحید کے بیان کو مجمل اور اشاراتی بتا کر قرآن کریم کی تو بین کی ہے اگر قرآن مجید میں توحید کا بیان کو مجمل اور اشاراتی بتا کر قرآن کریم کی تو بین کی ہوگی ؟ اس کے مقابلہ میں دارا کی نظر میں اہل ہند (ہنود) کے ہاں توحید کا بیان زیادہ واضح ہے، اس نے ایسے علائے کی نظر میں اہل ہند (ہنود) کے ہاں توحید کا بیان زیادہ واضح ہے، اس نے ایسے علائے (ا) داراشکوہ برا کر ص ۱-۲ (ملخما)

اسلام کوجہلاقر اردیا ہے جواس کی آزاد مشر بی اور بےراہ روی کے خلاف صدائے شرقی بلند

کرتے تھے اور اس کے خلاف اس نے ہندوؤں کے مرکزی فدہبی شہر بنارس کو دار العلم قرار
دیا ہے، جبکہ اس نے اپنے اشعار میں کہا ہے الی جگہ یابستی جہاں ملا (علمائے اسلام)
رہتے ہوں وہاں عقل و دانائی کی کوئی بات ہو، یہیں سکتی ہے، اس نے واضح الفاظ میں بتایا
ہے کہ قرآن مجید میں جے کتاب مکنون کہا ہے اس سے مراد زبور، توریت و انجیل نہیں بلکہ
یہی ہندوؤں کی فدہبی کتاب ام نکھت (اپنشد) ہے، آخر میں نے اپنے قاری کو تعصب ترک
کرکے'' موبد' بن جانے کے لئے کہا ہے یا درہے موبد سے مراد ہے زردشتی فدہب کا
روحانی پیشوا(۱) اور اس کی نظر میں ہندوؤں کا فدہبی راہنما۔

۱۹۰۲ء میں علامہ بلی نعمانی کو پہلی بارسرا کبرکود یکھنے کا اتفاق ہوااورانہوں نے اس کا دیباجہ پڑھ کریدرائے دی۔

عالمگیر نے داراشکوہ کے مقابلہ کا جب قصد کیا تو اس کا یہ سب ظاہر کیا کہ داراشکوہ بدعقیدہ اور بے دین ہے اس لئے اگر وہ ہندوستان کا فر مان روا ہوا تو ملک میں بددینی پھیل جائے گی، عام مورخوں کا خیال ہے کہ یہ حض ایک فریب تھا۔ نہ دارا شکوہ بے دین تھا نہ عالمگیر کی مخالفت کا یہ سب تھا، دلوں کا حال خدا کو معلوم ، لیکن اس کتاب کے دیبا ہے سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ داراشکوہ بالکل ہندو بن گیا تھا اور پچھ شبہ نہیں کہ اگر وہ تخت شاہی پر متمکن ہو جاتا تو اسلامی شعار اور خصوصیات بالکل مٹ جاتے (۲)۔

۔ سراکبرے صرف ایک سال قبل ۲۷۱ اھ/ ۱۹۵۷ء کودارانے اپنی وسیع المشر لی کامزید شوت بہم پہنچایا، اس مقصد کے لئے اس نے جوگ بنسسٹ کا فاری میں ترجمہ کروانے کے شوت بہم پہنچایا، اس مقصد کے لئے اس نے جوگ بنسسٹ کا فاری میں ترجمہ کروانے کے

<sup>(</sup>۱) فرہنگ فاری معین ، فرہنگ فاری شین گاس۔

<sup>(</sup>٢) شبلى نعمانى: مقالات شبلى ١٠١/ ١٠١

لئے ماہرین کا ایک بورڈ قائم کیا اگر چدا کبر کے زمانے سے اس کے ترجے ہوتے چلے آرہ ہے تھے(۱) لیکن داراکووہ پندنہیں تھے، دارااس کا ارادہ کربی رہاتھا کہ اس نے ایک خواب میں بشسٹ اور رام چندرکود یکھا، بشسٹ نے رام چندرکوا شارہ کیا کہ داراشکوہ "طلب صدق" میں تمہارا بھائی ہے۔ اس لئے اس سے معانقة کرو، تو وہ" کمال محبت سے دارا سے بغل گیرہوا، پھر بشسٹ نے رام چندرکوشیرینی دی کہ داراکو کھلا دوتو دارانے رام چندرکوشیرینی دی کہ داراکو کھلا دوتو دارانے رام چندرکوشیرینی دی کہ داراکو کھلا دوتو دارانے رام چندرکے ہاتھ سے وہ شیرینی کھالی جس سے اس کی تجدید ترجمہ کی خواہش زیادہ ہوگئ تواس نے ترجمہ کا تھم دیا(۲)۔

بقول پروفیسرنجیب اشرف ندوی:

دارااس ترجمہ کے ذریعہ یہ بات باور کرنا جا ہتا ہے کہ اگر چہوہ ظاہراً ولی عہد شاہ جہان ہے کین بباطن وہ بھی رام چندرجی کی طرح واصل الی الحق بزرگ ہے (۳) دیگر مورضین نے بھی تشلیم کیا ہے کہ اس ترجمہ سے دارا کا مقصد ہندومسلم اتحاد اور جذباتی ہم آ ہنگی کی فضا پیدا کرنا تھا (۴)۔

دارانے مترجمین کو تکم دیا کہ اس کا ترجمہ میری موجودگی میں کیا جائے اور ہندوؤں کے بزرگوں کے بارے میں جو میں نے تحقیق کی ہے وہ میرے خیالات کے مطابق لکھی حائے (۵)۔

اس سال یعنی سرا کبر کے ترجمہ (۱۰۶۷ه/ ۱۳۵۱ء) کے بعد دارانے ہندوؤں کی ایک اور مشہور کتاب بھگود گیتا کاسنسکرت سے فارسی میں ترجمہ کیا (۲) اس کے مرتب سید محمد رضا جلالی نائینی کا خیال ہے کہ بیرترجمہ بھی اس نے دارالعلم بنارس میں پنڈتوں او

<sup>(</sup>۱) عابدی، امیرحسن جوگ بشسد مقدمه ۲۹-۳۳ (۲) ایضاس

<sup>(</sup>٣) نجيب اشرف ندوى: مقدمه رقعات عالمگير ٣٥٩

<sup>(</sup>٣) دارا کے علم سے کیا جوگ بشست کا یہ فاری ترجمہ تھیں ڈاکٹر امیر حسن عابدی مسلم یر نیورشی علیگڑھ سے ۱۹۲۸ و کطبع ہو چکا ہے۔

<sup>(</sup>۵) دارا: جوگ بشسط طبع عابدی ۳ (۵) دارا: جوگ بشسط طبع عابدی ۳

سنیاسیوں کی خدمت میں بیٹے کھمل کیا ،ترجمہ کے متن میں دارانے اپنانا مہیں لکھا بلکہ اس کے خطی نسخہ مخزونہ کتا بخانہ انڈیا آفس ،لندن کے پہلے درق کی پشت پر کا تب نے اے دارا شکوہ سے منسوب کیا ہے(۱)۔

انبی دنوں داراشکوہ نے ایک انگوخی بنوائی تھی جس پرخدا کا نام ہندی زبان میں '' پر بھو'' کندہ کروایا،معاصر مورخ محمد کاظم شیرازی نے لکھا ہے کہ وہ اسے متبرک خیال کرتا تھا: بجائے اساء حنی الٰہی انمی ہندوی کہ ہنود آس را پر بھومی نامند واسم اعظم می دانند بخط ہندی برگینہ ہای الماس و یا قوت و زمرد وغیرہ آس از جواہرے کہ می پوشید نقش کردہ بآس تیرک می جست (۲)

دارا مندروں کی تغییر و آرائش میں بھی دلچیسی کا مظاہرہ کرنے لگا تھا، ڈاکٹر افتخار احمد غوری اور جادو ناتھ سرکار نے معاصر کتب تاریخ کے حوالے سے لکھا ہے کہ اس نے متھر آ میں کیشورائے کے مندر میں پھر کے ستون نصب کروائے تھے (۳)۔ دارا کے اصرار پر شاہجہان نے ہندوؤں کے بعض ٹیکس بھی معاف کردیے تھے۔

داراخودکوایک ایبا کامل صوفی سمجھنے لگاتھا جسے خدا کی معرفت حاصل ہو چکی ہے اس کی بہن جہاں آراء اسے عارف اسرار، صاحب ذوق وحضور، نورعین وعین نور، ولی عہد مملکت باطن وظاہر، سعادت مند، حق پژوہ (۴)، برادر عارف کامل (۵)، واصل کامل اور عارف بالله (۲) کے القاب سے یادکرتی ہے۔

اس کے حواریوں ومصاحبوں نے اسے باور کروا دیا تھا کہ وہ ' ولایت برتبت، ابدع آیات کردگار، ارفع حسنات روزگار، محرم خلوت سرای اطلاق، مظہر اتم ..... خدا آگاہ' ہے(ے) داراشکوہ اب خود کو ایسے مقام پر فائز خیال کرنے لگا تھا جہاں صوم وصلوٰۃ کی

<sup>(</sup>۱) داراشکوه: بھگود گیتا، مقدمه ناکینی ۱۹–۲۰ ۲۰ محد کاظم شیرازی: عالمگیرنامه ۳۵

<sup>(3)</sup> Gharui I.A: War of Succession. p. 73

<sup>(</sup>٣) جبان آراء:رساله صاحبيه ٨٩ (٥) ايضاً ٩٠ ايضاً ٥٠ ايضاً ٥٠ ايضاً ٥٠ ا

<sup>(2)</sup> جوگبصك (آغازرجمازمرجمين)٣

پابندی کی ضرورت نہیں رہتی کیوں کہ اس کے خیال میں بیر سی عبادت صرف مبتدیوں کے لئے ہے اس خیال کے ذہن شین ہوتے ہی اس نے نماز اور روز ہ ترک کر دیا (۱)۔ واراشکوہ اور علمائے کرام کی تو ہین

دارا شکوہ جوا پی پہلی کتاب سفینۃ الاولیاء میں اہل سنت کے چاروں ائمکہ کو'' چہار دیوار خانہ اسلام ومقتدا کی فرقہ انام' اور علمائے کرام کی شان میں حدیث نقل کرتا ہے، اس کے بعد جب اس کے خیالات میں تبدیلی آئی تو اس کا اندازہ اس کے عقائد کے پس منظر اور عقائد کی ان تفصیلات سے لگائے جوہم نے اس کے اپنے الفاظ میں بیان کی ہیں۔

داراا ہے حواریوں کوتو معزز ترین القاب سے یاد کرتا ہے لیکن رائخ العقیدہ علماء کوا یسے خطابات دیتا ہے جس سے اس کی دین سے نہ صرف بیزاری بلکہ لاتعلقی کا اظہار ہونے لگتا ہے، دارا کے مصاحبین اور وہ صوفیہ بھی جن کووہ اپنا استاد ومرشد لکھتا ہے علمائے کرام کے لئے ایسے ہی خطاب استعال کرتے ہیں۔

ملاشاہ بذختی کی آزادمشر بی کےخلاف علماء نے کارروائی کی توانہوں نے دارا کو جوخط

لکھااس میں انہیں'' ملایان قشر''،'' زاہدان خشک' اور'' بد بختان شریز'(۲) کو تنبیہ کرنے کی
ہدایت کی تھی، دارا اپنے دوست صوفیہ کو'' عارفان این وقت'(۳) وہ تصوف کی اصطلاح
میں مسلمان صوفیہ کو بھی طالبان صادق (۴) اور رام چنذر کو بھی'' طالب صادق'' ہی لکھتا
ہے(۵)۔

جن صوفیہ خام نے اس کی مذہبی زندگی کو تاریک کیا تھاان کے متعلق اس کے بیشا ندار القاب ملاحظہ ہوں جوہم اس سے پہلے بھی نقل کر چکے ہیں: از برکت صحبت ایں طا کفہ شریفہ مکہ معظمہ از دل ایں فقیر اسلام مجازی برخاست و کفر حقیقی روی نمود (۲)

(٢) وارا: سكينة ١٨٣،١٦٤ (٣) وارا: حنات العارفين ٢

<sup>(1)</sup> Sarkar, J.N: History of Aurangzeb, Vol.I.p.299

<sup>(</sup>۵) دارا: جوگ بشست ۲

<sup>(</sup>٢) كمتوب داراشكوه بنام شاه دلر ما (رقعات عالمگيرمرتبه نجيب اشرف ندوي ٣٢٢)

بابالال بیراگی کو'' کمل عرفا''(۱) این استادمیاں باری کو'' حضرت باری تعالیٰ'(۲) بھگت کبیرکو'' کمل عارفان ہندوستان'(۳) اوراین بیندیدہ کئی صوفیوں کے نام کے ساتھ '' ازمفردان وقت'' لکھا ہے۔ اس کے ہم مشرب پیرسلیمان مصری قلندرعلاء کو'' ناقصان'' کہا کرتے تھے (۴)۔

وہ ہندو پنڈت اور سنیاسی جن کی صحبت میں رہ کراس نے ہندوفلفہ (جسے وہ تو حید کہتا ہے) سیکھاتھا، کے لئے اس کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

"مشرب موحدان مند بالبعضی از محققان این قوم و کلاملان ایثال که به نهایت ریاضت و ادراک و فهمیدگی و غایت تصوف و خدایا بی رسیده بودند مکرر صحبها داشته (۵)"

وہ ہندوؤں کے دیوتابشٹ کی اپنے اوپر غایت درجہ مہر بانی کا اظہار کرنے کے بعد رام چندکو'' طلب صدق''میں اپنا بھائی (پیر بھائی) بتا تا ہے(۲)۔

ہندوؤں کے مرکزی مذہبی شہر بناری کو'' دارالعلم'' کہنے کے بعدای شہر کے وہ پنڈت اورسنیای جواس سے گہر اتعلق رکھتے تھے کو'' سرآ مدوقت' کے لقب سے ملقب کیا ہے( 2 )۔

اپنے حواریوں کے لئے ان القاب کوسامنے رکھتے ہوئے جو دارا نے ان کے لئے استعال کئے ہیں اب ان خطابات کا جائزہ لیجئے جواس نے رائخ العقیدہ علماء کے لئے لکھے ہیں تواس کی وسیج المشر بی کا پول کھل جائے گا۔

جب وہ متقد مین صوفیہ کی کتابوں ہے متنفر ہو گیا تو وہ حق کی تلاش کا آغاز کرنے ہے پہلے راسخ العقیدہ علماءکوان القاب ہے یا دکرتا ہے:

'' د جا جله پیلی نفسان وفراعنهٔ موی صفتان وابوجهلان محمدی مشربان (۸)'' اوران خطابات کی تحریر سے پہلے وہ بالکل ملاشاہ بدخشی کی اصطلاح میں انہیں'' بہت

<sup>(</sup>۱) دارا: حسنات العارفين ۲۹ (۲) اييناً ۱۹ (۳) اييناً ۵۳ (۳) اييناً ۲۸ (۱) دارا: مجمع البحرين ۸۰ (۱) دارا: جوگ بشست ۲۹ (۵) دارا: سرا کبر ۳ (۸) دارا: حسنات العارفين ۳

فطرتان دون ہمت و زاہدان خشک' کے خطاب سے مخاطب کرتا ہوا نظر آتا ہے، محمدی مشرب علاء کوابوجہل کی صفت سے متصف کرنے کے بعد بظاہر کوئی خطاب باتی نہیں رہنا چاہئے تھالیکن اس پر بھی اس کا غصہ ٹھنڈا نہ ہوا تو فلسفۂ ہنود میں تو حید کے متلاثی اپنے ہم خیال صوفیہ کی صفات بیان کرنے کے بعد سرا کبر کے دیبا ہے میں انہیں جو پچھ کہتا ہے اس پر تبیل صوفیہ کی صفات بیان کرنے کے بعد سرا کبر کے دیبا ہے میں انہیں جو پچھ کہتا ہے اس پر تبیل ہے، ملاحظہ ہو:

جہلائے وقت خداشنا سول اور موحدول (فلفہ بہنود پر تحقیق کرنے والے) کے قتی جہلائے وقت خداشنا سول اور موحدول (فلفہ بہنود پر تحقیق کرنے ہیں (۱)

قبل ، کفر اور انکار میں مشغول ہیں ۔۔۔۔ وہ خدا کے داستے کے رہزن ہیں (۱)

اس کے عقا کہ کے پس منظر میں ہم نے جن شخصیات کو اس کے مذہبی رجی نات میں تبدیلی کا ذمہ دار قر اردیا ہے اس ہے بھی واضح ہے کہ اس کے استاد میاں باری کی تعلیم تھی کہ '' ملا اور پنڈت' دونوں کو مارڈ الو (یعنی خود کو مذہب کی قید ہے آزاد کرلو) اور سلیمان قلندر کا '' ملا اور پنڈت' دونوں کو مارڈ الو (یعنی خود کو مذہب کی قید ہے آزاد کرلو) اور سلیمان قلندر کا '' میں ہے جتے شعراء کے خیالات کا اظہار اپنے اشعار میں کیوں نہ کرتا ، اس کے مصاحبین میں سے جتنے شعراء کے شعری مجموعے ہمیں اب تک ملے ہیں ان سب میں علاء کے خلاف نفرت کے آثار پائے جاتے ہیں۔ دارانے بھی این کا موان کی تقلید کا شرف بخشا ہے۔

داراا ہے اشعار میں بہشت کہتا ہی اے ہے جہاں اے '' ملا'' نظرنہ آئے اور نہ ہی وہاں نماز واذان کی آ واز ہو:

بہشت آنجا کہ ملائی نباشد نر ملا شور و غوغائی نباشد وہ اپنی من جابی توحید کی تلاش و تحقیق کسی ایسے مقام پر کرنا جاہتا تھا جہاں اس کے کانوں تک' شورملا' اور جہاں اس کے' فتوی'' کی کوئی اہمیت نہ ہو:

جہاں خالی شود از شور ملا زفتوی ہاش پروای نباشد چنانچہوہ ایسے مقام کی تلاش میں بہت جلد کامیاب ہو گیا اسے ہندوؤں کے مرکزی

<sup>(</sup>۱) دارا: سراكبر (ديباچه) (۲) ان كاتوال بلفظ سابقه اوراق نقل كئ جا يك ين

ندہبی شہر بنارس جہاں اس نے ''سرآ مدوقت' پنڈتوں کے جھرمٹ میں بیٹھ کرسرا کبر مرتب کی بیشہر بنارس جہاں اس نے ''سرآ مدوقت' پنڈتوں کے جھرمٹ میں بیٹھ کرسرا کبر مرتب کی بیشہراس کی نظر میں '' دارالعلم' تھالیکن جس شہر میں ملار ہے ہوں وہاں عقلی علوم پر تحقیق کرنا تو در کناروہاں اس کے خیال میں '' دانائی'' کانام دنشان بھی نہیں ہوسکتا:

در آل شهری که ملا خانه دارد در آنجا بیج دانای نباشد اس کے خیال میں ' انبیاء و اولیاء' کو دنیا میں جتنی تکلیفیں پیجی تھیں وہ سب علماء کے ' شرنفس' کی وجہ سے تھیں: "شرنفس' کی وجہ سے تھیں:

از شوم کی شرنفس ملایان است باهر نبی و ولی که آزار رسید وه گرای کی تلاش (جسے وہ تحقیق تو حید کہتا ہے) میں اتنادور نکل گیا تھا کہ اسے اپنے لئے گراہ کے لفظ میں فخرمحسوں ہونے لگا تھا:

ہر کس کہ بخق رسید گرہ آزارم این حرف ترا راست ہمی پندارم اس کئے ان حالات میں اس نے اینے عقیدہ کا اظہار اس طرح کیا ہے:

کافر سطفتی تو از پی آزارم این حرف تراست جمی پندارم ایستی و بلندی جمه شد جموارم من ندجب بفتاد و دو ملت دارم(۱)

آئے اس پس منظر میں ہم نقشبندی مشائخ کے سلاطین وامراء سے تعلقات اور ان مراسم کے مقاصد کی تفصیلات کا مطالعہ کریں۔ نعمہ میں سینوں سا

نقشبندي مشائخ اورسلاطين وامراء

ابتدائی نقشندی مشائخ کی زندگی نہایت سادہ تھی اوروہ ملکی وسیاسی معاملات سے قطعاً

یقلق رہتے تھے لیکن نویں صدی ہجری تک خراسان اور ماوراء النہر میں رونما ہونے والے حوادث اور سیاسی امور میں ان کا کر دار نمایاں نظر آتا ہاں وقت تک اس سلسلے سے عوام کے علاوہ امراء وعلماء بھی منسلک ہو چکے تھے اور سلاطین وامراء ان کوقد رکی نگاہ سے دیکھنے کے علاوہ امراء وعلماء بھی منسلک ہو چکے تھے اور سلاطین وامراء ان کوقد رکی نگاہ سے دیکھنے کے علاوہ امراء وعلماء ہمی منسلک ہو جگے مقد اور سلاطین وامراء ان کوقد رکی نگاہ سے دیکھنے اس منسلک کے علاوہ امراء ان کوقد رکی نگاہ سے دیکھنے (۱) در اشکوہ کے بیتمام اشعار اس کی کتاب جوگ بیسٹ کے مقدمہ نوشتہ امیر حن عابدی سے منقول ہیں ادر اشکوہ کے بیتمام اشعار اس کی کتاب جوگ بیسٹ کے مقدمہ نوشتہ امیر حن عابدی سے منقول ہیں

عطارکا بہت احترام کرتا تھا آپ گھوڑے پرسوار ہوتے تو وہ اس کی باگ تھا ہے بیدل چلتا تھا(۱) ای طرح سلطان ابوسعید (۱۳۵۳–۱۳۵۹ می ۱۳۵۹–۱۳۹۹ء) حفرت خواجہ عبیدالله احرار کے ساتھ نہایت تواضع و خاکساری سے پیش آتا تھا اور بھی آپ گھوڑے پر سوار ہو کر جاتے تو وہ کمال ارادت کے ساتھ بیدل چلتا تھا(۲) سلطان ابوسعید مرزا کا بیٹا مرزا سلطان احمد (۱۳۵۳–۱۹۹۹ می حضرت خواجہ احرار سے کمال درجہ کی عقیدت رکھتا تھا، ای سلطان ابوسعید کی خواہش پر حضرت خواجہ نے اپ مسکن درجہ کی عقیدت رکھتا تھا، ای سلطان ابوسعید کی خواہش پر حضرت خواجہ نے اپ مسکن تاشقند کو چھوڑا اور اس کے پائے تخت سمر قند تشریف لے آئے (۳)۔ جس کے باعث سمر قند نقش بندیت کا مرکز قراریایا۔

یہ سلاطین ملکی معاملات اور مہمات کے دوران حضرت خواجہ احرار سے مشورہ کرتے ہے۔ رہے تھے (۴)۔ایک مرتبہ ۲۷ ہے/۱۲ ہا ، کوسلطان ابوسعید نے جبکہ وہ مرہ میں تھا کہ اس نے عراق اور آذر بائیجان پر حملے کاارادہ کیا تو مہم جو کی ہے قبل اس نے اپنا قاصد حضرت خواجہ کی خدمت میں سمر قند روانہ کیا کہ حضرت سے مشورہ کر کے آئے لیکن معاملہ عگین تھا اس لئے حضرت خواجہ خودم و تشریف لائے اور بہت غور وخوص کے بعدع راق پر حملے کی تجویز اس لئے حضرت خواجہ خودم روتشریف لائے اور بہت غور وخوص کے بعدع راق پر حملے کی تجویز کے ساتھ اتفاق کیا (۵) اس طرح بہت سے تناز عات اور سلح وصفائی کے مراحل بھی آپ کے ساتھ اتفاق کیا (۵) اس طرح بہت سے تناز عات اور سلح مراحل بھی آپ اور سلطان ابوسعید مرزا کی ۸۵۸ھ/ ۱۴۵۳ء کی جنگ میں مرز ابابر نے سمر قند کے محاصر سے تنگ آکر مولا نامحہ معمائی (۲) کو حضرت خواجہ کی خدمت میں بھیجا کہ جنگ ختم کروانے سے تنگ آکر مولا نامحہ معمائی (۲) کو حضرت خواجہ کی خدمت میں بھیجا کہ جنگ ختم کروانے اقدام فرمائے، ایسے بی ۸۷۲ھ/ ۱۳۲۳ء کومرز امحہ جو کی (بن مرز اعبد اللطیف

<sup>(</sup>۱) كاشفي فخرالدين على: رشحات، كانپور ۱۹۱۲، ۹۰،

<sup>(</sup>٢) خواندمير: حبيب السير ، تبران ١٣٣٣ ش ، ١٠٩/ ١٠٩ (٣) رشحات ٢٥٠،٢٩٠

<sup>(</sup>٣) حبيب السير ١٠٩،٨٤/٣ (١٥) ايضاً ١٠٩،٨٤/٣

<sup>(</sup>۲) مولانا محمد معمائی بنی مذہب ومؤدب وخدمت سلاطین بسیار فرمود و مرزا بابر اور اصدر خود ساخته بود ه (مجالس النفائس ۲۱۱)

تیوری) نے قلعہ کا ہز حید میں سلطان ابوسعید کے ساتھ جنگ کی تو اس نے آپ کی وساطت ہے معافی مانگنے کے لئے سعی کی تو حضرت خواجہ سمر قندہے چل کر سلطان کے لشکر میں گئے اور مرز امحر جو کی کے لئے امان طلب کی۔

سلطان احدمرزا کے عہد حکومت (۸۷۲ – ۸۹۹ ھ/ ۲۲ ما - ۹۳ ماء) میں نقشبندی حضرات کی ملکی معاملات پراتن گرفت ہوگئے تھی کہ ایبا لگتا تھا کہ سمر قند کے اصل حاکم حضرت خواجه عبيدالله احراربيل كيونكه سلطان احمدخود أيك صوفى مشرب اور درويش صفت بإدشاه تھا(ا) اور ایک بار ایبا ہوا کہ سلطان کے بھائی سلطان محمود مرز انے سمرقند پرحملہ کر دیا تو سلطان احمدنے مایوس ہوکر حضرت خواجہ کے مدرسہ میں پناہ لی اور حضرت خواجہ نے سیاہ کو تھم دیا کہ قلعہ کے معاملات درست کرو اور آپ نے خود جا کر دشمن کے ساتھ جنگ

دوسری مرتبہ سلطان احمد کے دوسرے بھائی عمر سننے مرزانے سلطان محمود مرزاکے ساتھ مل كرسمر قند پرلشكركشي كى توسلطان احمد مرزانے ملح كے لئے حضرت خواجه كوزحمت دى وہ خود سمرقندے باہر چلا گیااور حضرت خواجہ نے شاہر حیہ میں جا کر تینوں بھائیوں کوامن وآشتی کے ساتھ رہنے کی ہدایت کی اور مصالحت کروائی (۳)۔

غرض سنٹرل ایشیاء کی کتب تاریخ میں ایسی بہت سی مثالیں مل جائیں گی جن میں نقشبندی مشائخ کی سیاس امور ومعاملات میں مداخلت کے واقعات درج ہوئے ہیں جن ہے بی ثابت کرنا دشوار نہیں رہ جاتا کہ وہاں کی حکومتیں ان حضرات کے دم قدم سے قائم " تھیں۔ بادشاہ اور امراءخواجہ احرار کی درگاہ میں عام خادموں کی طرح خدمت بجالاتے

حضرت خواجه احرار کی بہت ہے سلاطین و امراء کے ساتھ مراسلت تھی آپ ہرروز

<sup>(</sup>۱) حبيب السير ۱۵/۳ (۲) رشحات ۲۹۵-۲۹۳

<sup>(</sup>٣) عبيب السير ١٠٩/٠، رشحات ٢٩٨-٢٩٨

<sup>(</sup>۷) دغلات، مرزاحیدر: تاریخ رشیدی ۱۱۱-۱۱۲،۵۵۱ (انگریزی ترجمه)

تقریباً بین رفعات سفارش ان اصحاب ثروت کو لکھتے تھے(۱) ان معاملات کی نوبت یہاں تک ہوگئ تھی کہ:

زد بجیان نوبت شہنشائی کوکہ فقر عبید النبی (۲) حضرت خواجہ احرار کے دصال (۸۹۵ھ/۱۹۰۰ء) کے بعد بھی اس خانوادے کے افراد کا وہاں کے سلاطین احرام کرتے رہے، شاہ اساعیل صفوی نے جب ترکستان پر حملہ کیا تو اے معلوم تھا کہ وہاں کے بادشاہ خواجہ عبد الرحیم نقشبندی کا بہت احرام کرتے ہیں اسلئے اس نے ان کی حمایت حاصل کرنے کی کوشش کی ، معاصر ماخذ عالم آرای صفوی میں لکھا ہے کہ خواجہ عبد الرحیم نقشبندی کے ساتھ عقیدت کا یہ عالم تھا کہ:

پادشاہان ترکستان وغیرہ بےرضای اودم آئی نمی توانندخورد (۳)

امیرتیور (۷۱-۷-۷۰ه/ ۱۳۷۰-۰۰ ۱۵) نے حضرت خواجہ آقا (۵۸۲ه/ ۱۸۲۱ء) کا مزار تغیر کروایا تھا اور وہ ان کے مزار پر بردی عقیدت کے ساتھ حاضر ہوتا تھا (۴) وہ خواجہ بہاءالدین نقشبند کے ساتھ بڑے ہی احترام کے ساتھ پیش آتا تھا (۵)۔ تفار ۴) وہ خواجہ بہاءالدین نقشبند کے خاندان کے ساتھ ہوئے تھے چنانچ جھزت خواجہ بہاءالدین نقشبند کے بڑے صاحبزادے خواجہ حسن محمود مرزا (بن سلطان ابوسعید مذکور) کے داماد تھے (۲)۔

نقشبندی مشائخ کے ساتھ عقیدت واحترام کا پیسلسلہ پاکستان و ہند میں قائم ہونے والی تیموریوں کی حکومت (مغل حکومت) نے بھی بدستور جاری رکھا،مغل سلطنت کے بانی

<sup>(</sup>۱) رشحات ۳۲۸ (۲) جامی: تخفة الاحرار، بمفت اور تک ۳۸۳

امراء کی باہمی رقابت کا شکار بینقشبندی حضرات بھی ہوئے تھے الغ بیک تیموری مرزاخلیل بن مرزا میر محمد جہاتگیراس طرح سلطان محمود مرزاند کورحضرت خواجہ احرار کاسخت دشمن تھا۔ (مقدمہ کاحمد طاہر عراقی بررسالہ قدسیہ۔ ۱۵-۱۲ و یہ بعد)

<sup>(</sup>۳) مریم میراحمدی: دین ودولت درعصرصفوی، تبران، ۲۹ ۱۳ ش۲۶

<sup>(</sup>٣) يزدى، شرف الدين: ظفرنامه ١٥/٢ (٥) مجدد الف ثانى: مكتوبات ١/

<sup>(</sup>٢) ابوالفصل: اكبرنامه ٢/٥٩

ظہیرالدین محمد باہر کے والدعمر شیخ مرزا خواجہ احرار کے مرید تھے اور خواجہ احرار اصلاح احوال ومککی امور کی انجام دہی کے لئے قدم بہ قدم ان کے ساتھ ہوتے تھے(۱) باہر کو نقشبندی مشائخ کی صحبت ورثے میں ملی تھی اس لئے وہ ان حضرات کا دل و جان سے احترام کرتا تھا۔

بابر بادشاہ کوحضرت خواجہ احرار کے نامور خلیفہ اور سوائے نگار (۲) مولانا محمہ قاضی (ف بادشاہ کو حضرت خواجہ احرار کے نامور خلیفہ اور سوائے نگار (۲) مولانا محمہ احترام کے ساتھ بہت عقیدت تھی اس نے اپنی توزک میں بڑے احترام کے ساتھ ان کا ذکر کیا ہے بابر نے حضرت خواجہ احرار کے رسالہ والدید کا ترکی نظم میں ترجمہ کیا تھا (۳)۔

ہندوستان کی فتح (۱۵۲۱ء) کے بعد بابر نے ایک تقریب (منعقدہ ۹۳۵ھ/۔
۱۵۲۸ء) میں حضرت خواجہ احرار کے اخلاف اور مریدین کو مدعوکیا تھا اس محفل میں خواجہ عبدالشہید(۴) اور خواجہ کلال کے علاوہ حضرت خواجہ احرار کے صلقہ احباب میں سے پچھ حفاظ اور علماء نے بھی جو سمر قند ہے آئے تھے شرکت کی (۵) ای طرح بابر حضرت خواجہ احرار کے بوتے خواجہ محمد امین (۲) کو اپنے ساتھ کا بل و ہندوستان لے آیا تھا (۷) بابر نے اپنی بیٹی گلرخ بیگم کی شادی حضرت خواجہ محمد نقشبند بخاری کے نبیرے مرزانو رالدین محمد (از فواجہ زادہ ہاکی خواجہ نقشبند) کے ساتھ کی جس کے بطن سے سلطان سلیمہ تولد ہوئیں (۸)۔
بابر کا جانشین ہمایوں بھی نقشبندی حضرات کا معتقدتھا، جب خواجہ احرار کے پوتے بابر کا جانشین ہمایوں بھی نقشبندی حضرات کا معتقدتھا، جب خواجہ احرار کے پوتے

<sup>(</sup>۱) بابر، ظهیرالدین:بابرنامه (انگریزی ترجمه بیورج) ۳۳-۳۳

<sup>(</sup>۴) مولانا محمد قاضی نے سلسلۃ العارفین کے نام سے حضرت خواجہ احرار کے احوال پر ایک کتاب لکھی تھی جو کئی اعتبار سے اہم ہے جس کے کئی خطی ننج پاکستان میں پائے جاتے ہیں (فہرست مشترک ۱۱/۸۳۲-۸۳۳) رفش میوزیم (ریو-۲/۸۵۲) میں بیان احوال مولانا محمد قاضی کے نام سے ایک مستقل کتاب موجود ہے۔ برٹش میوزیم (ریو-۲/۸۵۹) میں بیان احوال مولانا محمد قاضی کے نام سے ایک مستقل کتاب موجود ہے۔

<sup>(</sup>٣) بابر:بابرنامه ١٢ يرترجمهم يونيوري على كره على بوچكاب

<sup>(</sup>٣) خواجه عبدالشهيد (ف ٩٨٣هـ) بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (نسمات القدى ١٦٨-١٤١)

<sup>(</sup>۵) بابر:بابرنامه ۱۳۱ (۷-۷) خواجه محرامين بن خواجه يخي بن خواجه احرار (سمات ۱۵۳)

<sup>(</sup>٨) جهانگير:جهانگيرنامه ١٦٢، كامگاريني: مَارْجهانگيري ١٦٣

خواجہ خاوند محمود (۱) ہندوستان آئے ہمایوں نے گرم جوشی سے ان کا استقبال کیا (۲)۔
خواجہ احرار کے ایک پوتے خواجہ عبدالحق (۳) ہندوستان آئے تو ہمایوں کے بھائی کا مران
مرزاان سے بیعت ہوگیا (۴) ہمایوں کی دو بیٹیاں صاحبز ادگان نقشبند یہ کے عقد میں تھیں
اول بخت النساء بیگم خواجہ سن نقشبندی سے بیابی گئی جن کے فرزند میرزاوالی کو جہانگیر نے
"ہزاری ذات دویست سوار" کا منصب دیا (۵) دوسری بیٹی بخشی بیگم کا عقد خواجہ شرف
الدین حسین کے ساتھ ہوا تھا (۱)۔

حضرت خواجہ احرار کے بوتے خواجہ خاوند محمود (بن خواجہ عبدالله بن خواجہ احرار)
ہندوستان تشریف لائے تھے، دارالحکومت آگرہ آمد پر ان کا '' تو قیر وتعظیم'' کے ساتھ
استقبال ہواتھا۔اورشیرشاہ سوری کے ہاتھوں ہمایوں کی شکست اور دیگر خراب حالات کے
پش نظر آپ نے کابل میں اقامت اختیار فرما لی تھی۔ بیر صاحبز ادے اپنے دوسرے
بھائیوں میں سب سے زیادہ ذی علم بزرگ تھے،علوم حکمیہ سیدعلامہ جلال الدین محمد دوانی
کے حوزہ درس سے فارغ انتھے بل ہوئے تھے،اکبرنامہ میں ہے:

"خواجه خاوند محموداز برادران وسائراقوام بمزیت کمالات و تهذیب اخلاق ممتاز بود و درایام شباب بعداز آشنائی علوم متعارفه قدم درغربت نهاده و بپای همت بعد از سیر عراق و خراسان بشیراز رفت و بعداز استفاضهٔ علوم حکمیه درحوزهٔ درس علامته الزمانی مولا نا جلال الدین محمد دوانی بسمر قند معاودت نمور و درقریات ماوراء النهر بجانب ترکستان و مغلوستان رفت و در زمان طلوع نیرا قبال حضرت کیتی ستانی فردوس مکانی از طرفان بکاشغر آمد و از انجابقصد دریا فت حالات آنخضرت بدار

<sup>(</sup>١) خواجه شهاب الدين معروف بخواجه خاوند محمود بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (نسمات ١٥٥)

<sup>(</sup>٢) غوثی ماندوی: گلزارابرار ۲۳۰

<sup>(</sup>٣) خواجه عبدالحق بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (نسمات ص ١٦١)

<sup>(</sup>٣) گزارايرار

<sup>(</sup>۵) جهانگیر:جهانگیرنامص ۸۲، کامگارسین: مَارْجهانگیری ص ۱۱۵،۱۹

<sup>(</sup>١) بلوخمان: آئين اكبرى، حواثى ١ /٣٣٩

الخلافة آگره رسید و بنو قیر و تعظیم بادشاهی صدر نشین محافل قدس گشت دو در ایام تفرقه ٔ هندوستان بکابل آمده اقامت فرمود (۱)"

اکبربادشاہ اپن ابتدائی فرہبی زندگی میں جب کہ دہ ایک پکامسلمان تھا علاء وصوفیہ کابرا احترام کرتا تھا اس کے اس فدہبی شغف کے باعث خانوادہ نقشبندیہ کے کئی اصحاب ہندوستان چلے آئے تھے، حضرت خواجہ احرار کی اولاد میں سے خواجہ معین الدین (۲) کاشغر سے ۹۷۰ ھے/ ۱۵ اءکو ہندوستان آئے اور اکبربادشاہ سے میا، بادشاہ نے نہایت کاشغر سے ۹۷۰ ھے/ ۱۵ اءکو ہندوستان آئے اور اکبربادشاہ سے میا، بدوستان احترام کے ساتھ استقبال کیا، ان کے فرزند مرز اشرف الدین حسین جو پہلے سے ہندوستان میں موجود اور اکبر کے منصب دار تھے خواجہ معین الدین کے استقبال کے لئے بھیجا اور ان کیساتھ امراء کو تھم ہوا کہ خواجہ کے احترام کے لئے جا کیں جب وہ دار الحکومت آگرہ کے قریب پہنچے تو بادشاہ خود بنس نفیس پیشوائی کے لئے گیا، اکبرنامہ میں ہے:

درین سال عزیمت جج را وسیله زیارت کعبه آستان مقدی ساخته متوجه ممالک مندوستان شد و مرزا شرف الدین حسین از ناگور کداز جمله جاگیرا و بود باستقبال شتافت و جمراه پدر بدرگاه معلی متوجه گشت چول بحوائی دارالخلافت آگره رسید بموجب اشارهٔ والا اکثر امراباستقبال خواجه رفتند و چول بشهر نزدیک آمد حضرت شهنشایی بنفس نفیس بقصد پیشوائی برآمد و خواجه را ازین اجلال و اکرام کامیاب سرورابدی ساختند بعزت تمام بدارالخلافت آورده بورود دمنازل احترام فرمودند و بمرکارم شهنشای مراسم درویش نوازی بتقدیم رسید سید.... و مدتی پدر و پسرمشمول مواطف قرب و کامران بودند (۳)

انہی خواجہ عین الدین کے فرزندخواجہ شرف الدین حسین کے ساتھ اکبر کی بہن کے

<sup>(</sup>١) ابوالفضل: أكبرنامه ١/٩/١ (نولكشورايديش)

خواجه خاوند محمود كا ٩٥٠ هر ١٥٣٣ عروانقال موا (نسمات القدى ١٦١)

مرزامحد حيدردوغلات نے ان كے احوال ومنا قب تفصيل سے لكھے ہيں (تاریخ رشیدی بالمداداشاريه) (۲) خواجه معین الدین بن خواجه خاوندمحود بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (اكبرنامه ۲/۱۳۹/ نسمات ۱۸۰)

<sup>(</sup>٣) ابوالفضل: اكبرنامه ١/٩٥١-٥٥ (نولكثورايديش)

عقد کا تذکرہ کیا جاچکا ہے۔ اکبرنے بھی ان کے منصب کو بحال رکھااور نا گور کی جا گیران کی مقد کا تذکرہ کیا جاچکا ہے۔ اکبرنے انہیں منصب بھی دیا گئی مہمات میں شریک رہے، بعض معاملات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پر مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پر مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پر مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پر مصروف کار رہے(۱)

ای طرح حفزت خواجه احرار کی اولا دمیں سے خواجہ محمد یکی (۳) ہندوستان آئے، یہ ہفت قلمی خطاط اور صلاح وتقوٰ ک ہے آراستہ تھے، اکبر نے انہیں جا گیردی جب حج کے لئے جانے کی اجازت ما تکی تو بادشاہ نے انہیں '' امیر حاج'' بنا کر حرمین الشریفین بھیجا، واپس جانے کی اجازت ما تکی تو بادشاہ نے انہیں '' امیر حاج'' بنا کر حرمین الشریفین بھیجا، واپس ہندوستان آکر آگرہ میں ہی قیام پذیر ہو گئے اور باقی عمر'' عبادت وطاعت حق تعالیٰ' میں صرف کی آگرہ (۴) ہی میں ۹۹۹ھ/۱۵۹۰ء کوانقال کیا (۵)۔

حضرت خواجہ احرار کے پوتے خواجہ عبدالشہید(۲) ، ۹۲۱ه ﴿ ۱۵۵۹ و ہندوستان تشریف لائے اور تقریباً پندرہ سال یہاں قیام فرمایا ۹۸۲ه ﴿ ۱۵۵۴ و واپس ماوراء النهر چلے گئے اور اگلے سال ۹۸۳ ﴿ ۱۵۵۵ و وانقال کیا (۷) ۔ خواجہ عبدالشہید اپنے عزیز خواجہ شرف الدین حسین مذکور کی سفارش اور معافی کے لئے آئے تھے، اکبر نے ان کی معذرت تو قبول نہیں کی کیکن ان کی تعظیم و تکریم میں کی قتم کی کسر نہ چھوڑی ، معاصر شہادت ہے: قبول نہیں کی کیکن ان کی تعظیم و تکریم میں کے قتم اگر اُتنی واقع نہ شد (۸)

Athar Ali: Apparatus of Empire. A-140, p.8

بلوخان: آئين اكبرى، حواشي ١٣٥٥- ٠٣٨

<sup>(</sup>١) الفأم/١٥٠/١١٥١

<sup>(</sup>٢) ايضا ٣/٥/٣ (كلكته ايديش )، نيز ملاحظه و:

<sup>(</sup>٣) خواجهم يخي بن خواجه ابوالفيض بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (نسمات القدس ١٧٣)

<sup>(</sup>٣) بدايوني عبدالقادر: منتخب التواريخ ٣/٩٩-٠٠٠، كلكته، ايشيا تك سوسائي ،١٨٦٩.

<sup>(</sup>۵) تشمى ، محمر باشم: نسمات القدى ا ۱۸

<sup>(</sup>٢) خواجة عبدالشهيد بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (ايعنا ١٦٨) (٤) ايعنا ١٦٩١-١١١

<sup>(</sup>٨) بدايوني عبدالقادر: منتخب التواريخ ٢/١١١

اکبر کے عہد حکومت (۹۲۳-۱۰۱۳ میں ۱۵۵۱-۱۰۱۵) کے آخری سالوں میں سلسلۂ نقشبندیہ کی سب ہے اہم شخصیت حضرت خواجہ باتی باللہ قدس سرہ (ف ۱۰۱۲ میں ۱۹۰۳ء) کابل سے ہندوستان تشریف لائے، جن کی آمد ہے اس سلسلے کوایک نئی جہت نصیب ہوئی اس وقت تک اکبر باوشاہ کے خیالات وافکار میں ایسی تبدیلیاں رونما ہو بھی تصیب جن کے منفی اثر ات ہے ہندوستان کامسلم معاشرہ بری طرح متاثر ہور ہاتھا، آپ نے ان حالات میں وہلی میں احیاء دین کے لئے ایک خانقاہ کی بنیا در کھی اور سیاست ہے بالکلیہ الگے تھلگ رہ کر دعوت وعزیمت کا آغاز کیا۔ آپ سے اس عہد کے دائے العقیدہ امراء کی ایک قابل ذکر تعداد نے وابستہ ہوکر استفادہ کیا، نواب مرتضی خان شخ فرید بخاری نے اس خانقاہ کی جملہ اخراجات کی ذمہ داری قبول کرلی (۱)۔

اگرسولہویں صدی کے اواخر اور ستر ہویں صدی عیسوی کے آغاز کی نہ ہمی اور روحانی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو یہ حقیقت واضح ہوجائے گی کہ حضرت خواجہ باتی بالله قدی سرہ کی زات گرامی احیاء سنت اور امات بدعت کی تمام تحریکوں کا منبع تھی ، آپ کے ملفوظات و مکتوبات کا ایک ایک حرف آپ کی مجددانہ مسامی اور بلندی فکر ونظر پرشا ہد ہے ، ان میں اصولی تختی اور حکیمانہ نرمی کا امتزاج ہوا جیرت انگیز معلوم ہوتا ہے۔ آپ کی نظر سوسائٹ کے ان تمام گوشوں تک پہنچ گئ تھی جہاں اصلاح وتر بیت کی ضرورت تھی (۲)۔

حضرت خواجہ باقی باللہ کے اس مرکز سے کئی افراد وابستہ تھے، ان میں سے تین اصحاب خاص طور سے قابل ذکر ہیں حضرت شیخ احمد سر ہندی مجدد الف ٹانی، حضرت شیخ

<sup>(</sup>۱) غوثی مانڈوی: گلزارابرار ۳۰۵ب (نسخه کانچسٹر)اور آپ کے وصال کے بعدخواجہ حسام الدین احمد کی جانشینی کے دوران اس خانقاہ کے مصارف کے لئے مرزاعبدالرجیم خان خانان ہرسال بارہ ہزاررہ پے با قاعدہ دیتار ہا جانشینی کے دوران اس خانقاہ کے مصارف کے لئے مرزاعبدالرجیم خان خانان ہرسال بارہ ہزاررہ پے با قاعدہ دیتار ہا (فرید بھکری: ذخیرۃ الخوانمین ۲۳۲/۲۳۳) شیخ مرتضی فرید بخاری کی مذکورہ ذمہ داری کی طرف حضرت مجدد الف ثانی نے بھی اشارہ کیا ہے۔ (مکتوبات ۱۳۲/۵۳۱)

الف ثانی نے بھی اشارہ کیا ہے۔ (مکتوبات السلے اللہ ۱۳۲/۵۳)

(۲) نظامی، خلیق احمہ: حیات شیخ عبدالحق ۲۳۵–۱۳۸ (ملخصاً)

عبدالحق محدث دہلوی اور حضرت میرزا حسام الدین احمد، حضرت مجدد الف ثانی کے اس طلقے میں داخل ہونے سے حضرت خواجہ کے مشن کی تعمیل ہوئی اور نہ صرف سلسلۂ نقشبندیہ کا احیاء ہوا بلکہ ہندوستان میں کار دعوت وعزیمت نے احیاء دین کی تحریک کی شکل اختیار کر لى - حضرت يشخ عبدالحق محدث د بلوى نے تصنیف و تالیف کے ذریعیداسلام اور اسلامی علوم کا احياءكيااور حفزت خواجه حسام الدين احمه نے حضرت خواجه باقی بالله کے جاتشين كى حيثيت ہے دبلی میں اس روحانی اجتماع کو قائم رکھا جس کا آغاز حضرت خواجہ نے کیا تھا اور وہ "جمعیت طلب فی" اور "طلبای وافر" کے حصول کے لئے آنے والوں کے لئے سرگرم ممل

یوں تو حضرت خواجہ باقی باللہ قدس سرہ کے بیسیوں خلفاء تھے لیکن ان میں سے جو مرتبه ومقام حضرت يشخ احمد سربندي مجدد الف ثاني كوحاصل بهواوه كسي اوركونصيب نه بهوسكا، آپ نے اپنے سے کے مشن یعنی احیائے دین اور دفع بدعت کے لئے جوسعی فر مائی اس سے ا كبرباد شاه اوراس كے مصاحبین كے افكار ونظریات بے وزن ہو گئے آپ نے با قاعدہ ایک جامع پروگرام کے تحت پہلے ان بدلتے ہوئے حالات کا بخو بی جائزہ لیا پھرایک ایک امیر اور ذمہ دار فرد کے عقائد پرغور فر مایا اور ان میں سے رائخ العقیدہ امراء کا ایک ایسا گروہ تیار كياجن كى مدد سے ان باطل نظريات كے خلاف عملى طور يرصف آراء ہو گئے جس كے بينج کے طور پر ہے دین اور الحاد کی جو فضا قائم ہوگئ تھی متزلزل ہوگئ معاصر مولف شیخ محمر صادق دہلوی تشمیری ہمدانی نے ۱۰۰۸ھ/۱۹۹۹ءکوحضرت خواجہ باقی باللہ کے دہلی تشریف لانے اور اصحاب علم و دانش کے آپ کے گرد جمع ہونے کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ شخ عبدالحق محدث دہلوی حضرت غوث اعظم شیخ عبدالقا در جیلانی رحمته الله علیه کے علم پر حضرت

<sup>(</sup>۱) مجدد الف ثاني: مكتوبات ا / ۱۳۲/۵۳۱

بم نے حضرت خواجہ حسام الدین احمد کے حالات پر حضرت خواجہ باقی بالله کے صاحبز ادے خواجہ عبیدالله کی تالیف زادالمعاداید می ہے جس کے مقدمہ میں ان جملہ امور کی تفصیلات دے دی ہیں جوآب نے حضرت خواجہ کے جانشین کی حیثیت سے دعوت وارشاد کے سلسلہ میں سعی کی تھی۔

خواجہ کی خدمت گرامی میں حاضر ہو کر فیضیاب ہوئے اور حضرت خواجہ نے انہیں طریقہ نقشبندیہ میں اجازت مرحمت فرمائی:

چول در بزار و بشت حفزت قطب العارفين خواجه محمد باتى اوليى نقشبندى قدس سره بدار المعارف د بلى تشريف ارزانی فرمود و مستعدان و خدا پرستان عالی فطرت گردآل مرکز دائره قطبیت جمع آمدند حضرت مخدوم (شیخ عبدالحق) رافراوان محبت و اخلاص بحضرت خواجه پیداشد بعداز اشارت از حضرت غوث الثقلین شاه محی الدین جیلانی قدس سره اخذ طریقه نموده بطریقه نقشبندیه مشغول شد و بعداز چندگاه اجازه ارشاد طریقه نقشبندیه از آنخضرت یافت .....(۱)

گویا ۱۰۰۸ ہے کوشخ محدث حضرت خواجہ کے دامن تربیت سے وابستہ ہوئے تھے اور اس خوش بختی کے سال میں حضرت محد دالف ٹانی بھی حضرت خواجہ سے منسلک ہوئے ،ان دونوں بزرگوں کا مقصد حیات ایک ہی تھا یعنی احیاء ملت اسلامیہ اور تروی کشریعت (۲)

اکبر بادشاہ کے زیراثر پھینے والی بدعات کا ازالہ ابھی باتی تھا کہ اکبر کے آخری ایا م
حیات میں جانشینی کا مسکلہ نازک صورت حال اختیار کر جاتا ہے، امراء اپنی اپند کا
جانشین چاہتے تھے، اکبراپ مرض الموت کے دوران مرزا کوکلتاش مخاطب بہ خان اعظم کی
گرانی میں تھا اور اس کا شارسلیم (نورالدین جہانگیر) کے مخالفوں میں ہوتا تھا اس کی بیش
خرو بن سلیم کے عقد میں تھی اس لئے وہ چاہتا تھا کہ اکبر کے بعد اس کا واماد جانشین بنے
اس مقصد کے لئے اس نے دربار میں سادات بار ہہ (شیعہ امراء) کو بلا لیا جس سے
عالات مزید بگر گئے لیکن دربار کے رائخ العقیدہ امراء مرتضی خان فرید بخاری، تیج خان اور
سعید خان سلیم کی تحت نشینی کے لئے کوشاں تھے ان حضرات کے ساتھ حضرت مجد دالف ثانی
کی با قاعدہ مراسلت بھی تھی جو یہ چاہتے تھے کہ اکبر کے بعد ایسا بادشاہ ہوجوان تمام خلاف
اسلام احکام کومنسوخ کردے جوا کبر کے زمانہ میں کئے گئے تھے، ان حالات میں سلیم نے
اسلام احکام کومنسوخ کردے جوا کبر کے زمانہ میں کئے گئے تھے، ان حالات میں سلیم نے

<sup>(</sup>۱) محمد صادق د الوی: طبقات شاه جهانی (طبقهٔ م) مه، کلمات الصادقین ۹ ۱۲۳

<sup>(</sup>٢) تفصيل كے لئے ملاحظہ ومقدمہ بداكاعنوان" نقشبندى مشائح اور روج شريعت"

ان امراء کے سامنے قتم اٹھائی کہ وہ کامیاب ہوکر اسلام کی جمایت کرے گا(۱) اس طرح ۱۰۱۳ ھے ۱۲۰۵ ہوگی کے جانشین ہونے کا اعلان'' با تفاق واجماع اہل دین وملت' کیا گیا(۲) اگرسلیم کی بجائے جوال سال خسر و تاج و تخت حاصل کرنے میں کامیاب ہوجا تا تو خان اعظم ، راجہ مان شکھ اور سادات بار ہہ کاعمل دخل اتنا بڑھ جاتا کہ اس سے اسلام کو نا قابل تلافی نقصان پہنچ سکتا تھا، اس لئے جب خسر وکی بجائے سلیم منتخب ہوا تو حضرت مجد دالف ثانی نے مرتضی خان فرید بخاری کو خط کھا اور مبار کباد دیتے ہوئے اس انتخاب کو اسلام کے لئے تقویت کا باعث قرار دیا ہے (۳)۔

بادشاہ نے تخت نشینی کے بعد ایک فرمان جاری کیا جس کی روسے اس نے کئی ٹیکس ختم

کر دیے امراء کو حکم دیا کہ وہ اپ اپ زیر کنٹرول شہروں میں معجدیں تغییر کریں اس نے
شراب کی کشید اور فروخت پر پابندی لگادی (۴) اس نے علاء سے کہا کہ وہ اسے" مفردات
اسای الہی'' لکھ کر دیں تا کہ وہ ان کا ورد کیا کرے اس نے یہ بھی عہد کیا کہ وہ آئندہ شب
جعد علاء وصوفیہ کی صحبت میں گزارا کرے گا(۵)۔

جہا نگیر بھی اپنے اجداد کی طرح نقشبندی حضرات کا بہت احترام کرتا تھا ۱۰۲۳ھ/
۱۲۱۵ء کوحضرت مجددالف ٹانی کے حین حیات ماوراء النہر سے خواجہ ہاشم دہبیدی (از اولاد شخ احمد کاسانی ملقب بہ مخدوم اعظم) نے اپنے خلیفہ کے ہاتھ جہا نگیر کو ایک رقعہ ارسال کیا جس میں انہوں نے مغل حکمرانوں کے ساتھ اپنے بزرگوں کے تعلقات کا تذکرہ کرتے ہوئے مخدوم اعظم مذکور کی مدح میں باہر بادشاہ کی کہی ہوئی ایک نظم بھی لکھی، جہا نگیر نے اس کا بی آخری مصرع نقل کیا ہے۔

خواجگی مانده ایم و خواجگی را بنده ایم (۲)

<sup>(1)</sup> Haig, w: Cambridge History of India, Vol. IV. p. 152

<sup>(</sup>٢) مشرقی، نورالحق زبدة التواریخ ورق ۲۵۰-۱ (خطی نسخ برنش میوزیم ،لندن)

<sup>(</sup>سم مجددالف ثاني: مكتوبات ا / ٢٣/١١١

<sup>(</sup>٣) جهاتگير: توزك جهاتگيرى ٣،٣ (٥) اييناه (سرسيدايديشن)

<sup>(</sup>١) كامكارىين: مَارْجِهاتكيرى ٢٠٠، توزك جِهاتكيرى ١٢١- ١٢ (تهران ايْدِيشْ)

جہاتگیرنے احتراماس مکتوب کا جواب اپنے ہاتھ سے لکھااور ایک ہزار مہرہ کہاتگیری کی رقم بطور نذر بھیجی (۱)۔اس سے قبل اور مابعد بھی کئی اصحاب سلسلہ نقشبندیہ مختلف ممالک سے ہندوستان آئے اور حکومت کی طرف سے ان کا اعز از واحترام ہوتارہا۔

ان حالات میں ہندوستان کی نم ہجی فضا پھر سے مکدر ہوگئی یعنی راسخ العقیدہ امراء کا جو گروہ حضرت مجدد الف ثانی نے بادشاہ اسلام کی اصلاح کیلئے ترتیب دیا تھا یعی "جرکہ ممدان دولت اسلام' کمزور پڑ گیا یعنی پہلے تلیج خان کی وفات (۱۰۲۲ھ/ ۱۳-۱۶۱۳ء) اور پھر مرتضیٰ خان شیخ فرید بخاری کا انقال (۱۰۲۵ه/۱۲۱۱ء) میں ہو گیا اور اس خلا کو پر كرنے كيلئے ايراني امراء آ كے آئے جن كے زير اثر جہائلير آزاد خيال ہوتا كياس سے زياده انسوسناک واقعہ جہانگیر کی ایک ایرانی نژاد خاتون نور جہاں سے شادی (۱۰۲۰هم/۱۲۱۱ع) تفاجوا پی بے پناہ صلاحیت و قابلیت کی بنا پر غیر محدود اختیارات کی مالک بن گئی اس کا باپ غياث بيك وكيل السلطنت بنايا كيااس كابهائي آصف خان ملك كاوز براعظم قرار ديا كيااور نورجہاں کے متعدد عزیز و اقارب اعلیٰ عہدوں پر فائز کئے گئے(۲)۔جن کے زیر اثر پاکستان و ہند میں شیعہ مذہب پھیلنے لگا، اس طرح اس مذہب کوسر کاری سریری حاصل ہو گئی،نورجہان کی دعوت پر کئی شیعہ علماء ایران سے ہندوستان آئے اور شیعیت کی تبلیغ میں مصروف ہو گئے، جن کے اس وقت کی معاشرت پر گہرے اثر ات مرتب ہوئے ، سامانہ میں عيد كے خطبے ميں خطيب نے خلفائے راشدين كے اسائے گرامی حذف كرديے تو وہال كے لوگ اس کےخلاف آواز نہ اٹھا سکے،حضرت مجدد الف ٹانی کی رگ فاروقی حرکت میں آئی اورآب نے وہاں کے " قاضوں اور اہالی وموالی "کے نام ایک پرزور خط لکھا (٣) اور اس تے بل آپ نے اس موضوع پرردروافض کے نام سے ۱۰۰۲ھ (حدود) کوایک رسالہ تالیف کیاتھا پھرکئی مکاتیب میں اہل تشیع کے عقائد بیان کرکے بادشاہ، امراءاور عوام کوان

<sup>(</sup>١) الفياً ١٢١

<sup>(2)</sup> Blochmann, H : Ain-i-Akbari. Vol.I. pp. 570-76 (Notes)

۳۳-۳۲/۱۵/۲ عبد دالف ثانی: مکتوبات ۳۳/۱۵/۲ س-۳۲/۱۵/۲

کی صحبت سم قاتل قرار دیا (۱)۔

مندوستان کے اہل تشیع نے حضرت مجدد الف ٹانی کی انہی تحریروں کی وجہ سے اور قاضی نورالله شوسترى كے قُل اورخون كا انقام لينے كيلئے آپ كے خلاف مہم شروع كر دى اور انہوں نے جہاتگیرکوآپ کےخلاف اکسایا اور باور کروانے کی کوشش کی کہ آپ خودکو حضرت ابو بکر صديق ہے افضل سجھتے ہيں اور اس سلسلے ميں جہانگير كوآپ كا ايك مكتوب بھی د كھايا گيا جس میں دراصل آپ نے اپنے شیخ (حضرت خواجہ باقی بالله) کے حضور اصلاح احوال کیلئے اینے مكاشفات تحرير كئے تھے(٢) كوغلط رنگ ديا گيا، بعد ميں حضرت مجدد نے اس كى خود بى تو ميح كردى تھى كيكن اس كے باوجود جہائكيرنے آپكواس كى وضاحت كيلئے دربار ميں طلب كيا، آپ نے اے دلاکل سے مطمئن کرلیا (۳) جب حضرت مجدد الف ٹانی کے مخالفوں نے بیہ و یکھا کہ جہانگیر مطمئن ہو گیا ہے تو انہوں نے جہانگیر سے کہا کہ انہوں نے دربار میں سجدہ تعظیمی نہیں کیا اور بیر کہ ان کے بے شارمریدین ہیں جن کی مدد سے وہ کسی وقت بھی بادشاہ کے خلاف بغاوت کر سکتے ہیں (۴) حضرت مجددالف ثانی نے بادشاہ کوسجدہ تعظیمی کرنے ے انکارکردیا (۵)۔ تو وزیراعظم آصف خان نے جوسلمہ طور پرشیعہ تھا، جہا تگیرکومشورہ دیا كدوه ان كى نقل وحركت پرنظرر كھے كيوں كدان كااثر نەصرف ہندوستان بلكەسنٹرل ايشياء میں بھی بڑھتا جارہا ہے اور یہ کہ بہت ہے فوجی ان کے مرید ہیں اس نے انہیں قید کرنے کا مشورہ دیا،اس پر جہانگیرنے آپ کو گوالیار کے قلعہ میں نظر بند کر دیا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھے مقدمہ ہذا کاعنوان "نقشبندی مشائح اور ترویج شریعت"

<sup>(</sup>٢) مجددالف ثاني: مكتوبات ا/١١

<sup>(</sup>٣) محمامين بدخش: نتائج الحرمين (نسخه كنثريا آفس)ورق ا ١٥- الف

<sup>(</sup>۵-۴) ایضأورق ۱۷۲-اب

<sup>(</sup>۲) حال بی میں دہلی سے قلعة کوالیار پرایک برسی پرکشش اور تصاویر سے آراستہ کتاب شائع ہوئی ہے: Chakravarty, K. K: Gwalior Fort, Delhi, 1984.

جس میں اس قلعہ کے قید خانوں تک کی تفصیل درج ہے ،لکھا ہے کہ وہ قیدی یہاں بھیجے جاتے تھے جنہیں موت کی نیندسلانا ہوتا تھا اور آنہیں زہر یلانشہ پلایا جاتا تھا۔ (۱۰۰-۱۰۱) اس میں ان سب معروف قیدیوں کا تذکرہ کیا گیا ہے جو یہاں نظر بند کئے مجئے تھے لیکن حضرت مجدد کانام تک نہیں آیا حالانکہ تو زک جہانگیری (بقیدا گلے صفحہ پر)

حضرت مجدد الف ٹانی کی نظربندی (۱۰۲۹ تا ۱۰۲۹ هے ۱۹۲۱-۱۹۲۰) اور پھر
پابندی (۱۰۲۹-۱۰۳۳ هے ۱۹۲۰-۱۹۲۱) کے اسباب بظاہر سیاسی اور ندہبی دونوں
نوعیت کے معلوم ہوتے ہیں، رہائی کے بعد آپ کو اختیار دیا گیا کہ آپ چاہیں تو اس کے
پاس تغیر جا کمیں اور اگر چاہیں تو مرہند چلے جا کمی (۱) ۔ لیکن آپ نے لشکر میں رہنا پند
فرمایا، آپ اپ ایک کمتوب بنام فرزندان خود میں تحریفر ماتے ہیں کہ وہ ایک بڑا اہم کام
انجام دے رہے ہیں (۲) ۔ حضرت خواجہ محمد معصوم کے ایک کمتوب سے حضرت مجدد کے
جہا تگیر کے ساتھ کئی ماہ تک لا ہور میں دینے کا ذکر بھی ملتا ہے (۳)۔

ای طرح حضرت مجددالف ٹائی نے دارالحکومت میں بھی اپ قیام کاذکر خود فر مایا ہے ان ملاقا توں میں آپ کی بی کوشش ہوتی تھی کہ بادشاہ کوتعلیمات اسلام ہے آگاہ کرتے رہیں (۳) ایک اور کمتوب میں آپ نے لکھا ہے کہ دہ اس وقت بادشاہ کو اسلامی عقا کداور مبداء ومعاد کے مسائل بتارہ ہیں اور قرآن پاک کے مطالب تغییر کے سلسلہ میں گزشتہ شب سورہ عکبوت تک بہنچ گیا ہوں (۵) بادشاہ حضرت مجددالف ٹائی ہے متاثر ہوااور دو ہزار روپے آپ کی خدمت میں بطور نذر پیش کے (۲) ایک مرتبداس نے اپنی بیاری کے ہزار روپے آپ کی خدمت میں بطور نذر پیش کے (۲) ایک مرتبداس نے اپنی بیاری کے ایام میں آپ سے دعاکی درخواست کی ،اس نے سر ہندے گزرتے ہوئے آپ کے ہال کھانا اے بہت پندآیا،اس وقت اس نے اپنی وزیراعظم کو بھیجا کہ وہ حضرت بجدد سے وظیفہ قبول کرنے کے لئے کہ لیکن آپ نے اے وال نے فرمایا (۵)۔

تبول نے فرمایا (۷)۔

<sup>(</sup>بقید سنی گزشت) میں آپ کوقلع کوالیار مین مقید کرنے کا تعمیل موجود ہے (۲۷۲) تعجب ہے کہ مولف کی فہرست ماخذ میں آوزک کا نام تک درج نبیں ہے .....

<sup>(</sup>١) جهاتكير: توزك جهاتكيرى ١٠٠ (سرسيداحم خان ايديشن)

<sup>(</sup>٢) مجددالف انى: كمتوبات ٢٨/٣

<sup>(</sup>٣) محمعهوم، خواجه: مكتوبات ١٠٥/١٥٥/١٠١-١٠٠ (٣) مجددالف ثاني: مكتوبات ١٠٢/٢٥

<sup>(</sup>۵) اینا ۳۳/۳ (۱) جهانگیر:توزک ۲۷۰

<sup>(</sup>٤) بدرالدين مربندى: مجمع الاولياه، ورق ٣٣٣ (اغريا آفس بلندن)

حضرت مجدد الف ٹانی نے رہائی کے بعد جہانگیر کے ساتھ رہنے کو ترجے دیتے ہوئے جب بیفر مایا تھاوہ اس وقت بادشاہ کے ساتھ رہ کر کارعظیم انجام دے رہے ہیں یعنی آپ کو جب بھی موقع میسر آتا تھا آپ جہانگیر کے سامنے اسلام کے اصول، فقہ اور دوسرے ضروری امور پیش کرتے تھے ہے آ ب ہی کی کوششوں کا نتیجہ تھا کہ جہانگیرایے آخری دی سالوں میں اسلام کی حقانیت ہے واقف ہوتا جارہا تھا، کانگڑہ کی فتح کے بعد جہانگیر نے حضرت مجدد الف ٹانی ہے کہا کہ اگروہ کا نکڑہ آئیں تو آپ کی موجودگی میں میں بت مسار كرول گا آپ عليل ہونے كے باوجود وہاں تشريف لے گئے تو بادشاہ نے نہ صرف ہت توڑے بلکہ وہاں گائے ذیح کروائی ، مجد تقمیر کروائی اور اسلام کے احکام صادر کئے(۱)، جہانگیرنے خود بھی لکھا ہے کہ قاضی ، میرعدل اور علماء کی موجودگی میں کانگڑہ کے مندر میں بت توڑے، وعدے کے مطابق وہاں گائے ذبح کروائی، اذان دلوائی، خطبہ پڑھوایااور اسلام كے احكام نافذ كئے بادشاہ نے اس موقع پرشكر اداكرتے ہوئے يہ بھى لكھا ہے كہ الله تعالی نے اسے احکام اسلام نافذ کرنے کی توقیق دی جواس سے قبل کسی دوسرے مسلمان باوشاہ کومیسرتہیں ہوئی ہوگی (۲)۔

جہانگیر کا جائشین شاہ جہان بھی حضرت مجد دالف ٹانی کے علم اور تقوی سے آگاہ تھا،

اس نے حضرت مجد دکی خدمت میں افضل خان اور مفتی عبد الرحمٰن کواس وقت بھیجا جب آپ

کو جہانگیر نے ندکورہ حالات میں دربار میں طلب کیا تھا اس نے چند فقہی کتابیں بھی ساتھ

ارسال کیں جن میں فقہا نے بادشاہ کے لئے سجدہ تعظیمی جائز قرار دیا ہے لیکن آپ نے ان

کو بتایا کہ وہ اللہ تعالی کے سواکسی کو سجدہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں (۳) اس سے شاہ

جہان کی حضرت مجد دالف ٹانی کے ساتھ عقیدت کا اظہار ہوتا ہے وہ آپ کی تعلیمات سے

متاثر تھا، اپنے ساتویں سال جلوس (۳۳ ما سے ۱۱۳ عنیں اس نے عید کی نماز سر ہند

<sup>(</sup>۱) بدرالدين سر مندى: مجمع الاولياء ورق ۲۳-۱

<sup>(</sup>٢) جهانگير: توزك • ٣٣ (سرسيدايديشن)

<sup>(</sup>٣) محمدامين بدخشي: نتائج الحرمين - ورق ١٧١ - الف

شریف میں اواکی ، اس موقع پر علائے اسلام کثیر تعداد میں اس مجد میں موجود تھے، یعنی ان علاء وعرفا سے حضرت مجدد الف ثانی کے تنیوں صاحبز ادگان یعنی خواجہ محد سعید، خواجہ محد معصوم اور خواجہ محمد کی اور اس خانوا دے سے وابستہ اصحاب علم و دانش مراد ہیں، شاہ جہان کی دین داری کی بہت ہی مثالیں اس کے عہد کی کتب تاریخ میں ملتی ہیں۔

شاہ جہان نے حضرت خواجہ محرسعیداور حضرت خواجہ محرمعصوم سے متعدد بار مصاحبت کے لئے کہالیکن آپ نے اپنے والدگرامی کی وصیت کے بموجب اسے قبول نہ فر مایالیکن کمھی کہ کو دنوں حضرات شاہ جہان سے ملتے رہتے تھے(۱)۔

<sup>(</sup>۱) محمد امين بدخشي: نتائج الحرمين ورق ۱۷۸ - الف

## عهدمعصوى كامديسى ماحول

حضرت خواجہ محمد معصوم سربندی کا زمانۂ حیات (۱۰۰۷-۱۰۵۹ مربی ملی ، ۱۲۹۸) کئی اعتبار سے اہمیت رکھتا ہے بیشک اس دور میں پاکستان و ہند میں نہ ہی ، علمی ، ادبی اور عقلی نفقی علوم پر تحقیقات ہوئیں لیکن اس عہد میں فرہبی بے راہ روی ، بے اعتدالی اور آزاد مشر بی کوبھی ہوا ملی مسلمانوں میں بہت سے ایسے فرقے بن گئے جن کے عقائد کھمل طور پر غیر اسلامی تھے ، ان تمام امور کی تفصیلات کا پی مخضر سامقد مہتم لنہیں ہوسکتا ، ان میں سے صرف چندا سے نکات زیر بحث لائے جارہے ہیں جن سے پاکستان و ہند کی معاشر ت سے صرف چندا سے نکات زیر بحث لائے جارہے ہیں جن سے پاکستان و ہند کی معاشر ت متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکی ۔

وحدت الوجود اوروحدت الشهو د

یہاں ان دونوں نظریات کی تفصیل اور ان کے درمیان فرق بیان کرنے کا موقع نہیں ہے(۱)۔ صرف بیہ ثابت کرنا مقصود ہے کہ جب ہندوؤں نے نظریۂ وحدت الوجود میں اپنے فلسفہ کی آمیزش شروع کی تو اس وقت کا صوفیہ خام کا طبقہ متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا اور این فلسفہ کی آمیزش شروع کی تو اس وقت کا صوفیہ خام کا طبقہ متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا اور ان کی مدد سے انہوں نے اسے با قاعدہ تحریک کی شکل دے دی اس کے افکار کا مرکزی نقطۂ نظر'' وحدت ادیان' تھا۔

ان حالات میں حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی قدس سرہ نے ایسے صوفیہ کوللکارااور اس کے انجام سے خبردار کیا،خود چشتی سلسلہ کے بزرگوں نے جن کے ہاں اس نظریہ کی سب سے زیادہ پذیرائی ہوئی تھی، اس نظریہ کے تمام تر مبحث کو خانقاہ تک محدود رکھنے کی پوری پوری کوشش کی کیکن جب ان شرائط کی گرفت ڈھیلی ہوئی تو عوام تک پہنچ کر اس نظریہ نے منفی اثرات مرتب کرنا شروع کرد ہے۔

حضرت مجدد الف ٹانی نے اس نظریہ کو آمیزش سے پاک کرنے کے لئے بہت سعی (۱) ان دونوں نظریات کی تفصیل اور فرق کی وضاحت کے لئے دیکھے ملاعبد العلی بحرالعلوم کارسالہ وحدت الوجود مرتب وسترجم مولانازید ابوالحن فاروقی اور مقدمہ مقامات مظہری۔

فر مائی اوراس کے مقابل'' وحدت الشہو و'' کو پیش کیا۔

افسوس کہ خودغرض اور دنیا پرست علماء وصوفیہ نے اس پرغور کئے بغیر اے ایسے معنی بہنائے جس سے خالفین کومزید تقویت ملی۔

داراشکوہ نے اس معاملہ میں انتہا کردی اور سیاسی مقاصد کے لئے ہندوؤں کی حمایت حاصل کرنے کی غرض سے وحدت الوجود اور ہندوؤں کے فلفہ ویدانت کواس طرح ملانے کی کوشش کی کہ وحدت الوجود سے وحدت او بیان تک جانے میں کوئی مشکل نہ رہی جس کا مملی نتیجہ دارا کی تالیف مجمع البحرین ہے۔

معلوم ہوتا ہے کہ داراشکوہ کے زیراٹر اس نظریہ نے مباحث کی الیشکل اختیار کر لی تھی کہ غیر ملکی سیاح بھی اس ہے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے ہشہور فرانسیسی سیاح برغیر جودارا اور اور نگزیب کی جنگ تخت نشینی کے ایام (۱۲۵۸ء) میں داراشکوہ کے نشکر میں بحثیت طبیب کام کررہا تھا، لکھا ہے کہ وحدت الوجود کے بارے میں ہندوستان میں بڑاغل پڑا ہوا ہے، نیز اس نے یہ انکشاف بھی کیا ہے کہ پنڈت اور دوسرے فلاسفہ دارااوراس کے بھائی شجاع کے ذہن میں یہ نظریہ القاکر ہے ہیں:

I shell explain to you the Mysticism of a great sect which has latterly made great noice in Hindoustan, inasmuch as certain Pendits or gentile Doctors had instilled it into the minds of Dara and Sultan Sujah(1)

گواورنگزیب کی کامیابی، دارا کے قل اور مرکز کی مضبوطی نے اس نظریہ کواورنگزیب کے حین حیات ابھرنے نہ دیالیکن پھر بھی خفیہ طور پر وہ پنڈت اور ڈاکٹر (صوفیہ خام) اس نظریہ کے پرچار اور اسے وہ رنگ دینے میں لگے رہے جس کا آغاز انہوں نے دارا کے مہارے کیا تھا اس مقصد کے لئے حضرت مجدد الف ٹانی کے جانشینوں اور اور نگزیب نے ان کا شدید محاسبہ جاری رکھا جس کی وضاحت کے لئے اس عہد کے عقائد اور فدہی

<sup>(1)</sup> Bernier, F: Travels in the Mughal Empire, London, 1891, p. 345.

ر جحانات کا پس منظر بیان کیا جار ہاہے۔ سلاسل اور فرقوں کی حالت

دبتان نداہب اسلسلہ کا ایک اہم ترین ماخذ ہے جس کے مولف کا نام معلوم نہیں ہے یااس نے قصداً اپنانام نہیں لکھا یہ کتاب ۱۹۳ اھیں زیر تالیف تھی اور داراشکوہ کے تل ہوں ۱۹۳ اھیں دیر تالیف تھی اور داراشکوہ کے تل ۱۹۳ اھیک مولف نے ایک مستقل لیکن طویل باب میں اہل ہند کے عقائد اور مختلف فرقوں کا تذکرہ کیا ہے وہ ان میں سے اکثر فرقوں کا تذکرہ کیا ہے وہ ان میں سے اکثر فرقوں کے مانے والوں سے خود ملا تھا اور ان کی زبانی ان کے عقائد قال کے ہیں ، ان سب کا احاطہ یہاں ممکن نہیں ہے صرف چندا سے فرقوں کا ذکر کیا جارہا ہے جنہوں نے اس عہد کی مسلمان اور ہندو معاشرت پر منفی اثر ات مرتب کئے تھے۔

مولف نے بتایا ہے کہ ہندوؤں کا ایک ایسا گروہ بھی ہے جومسلمان صوفیہ کی طرح ہے اور قواعد وعقا کد میں مسلمان صوفیہ کا ہم خیال ہے، اس نے صوفیہ کے مختلف سلاسل کا تذکرہ کرتے ہوئے بتایا ہے کہ ان کے ایسے گروہ بھی ہیں جن کا بیعقیدہ ہے کہ حضرت نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کوروحانی طور پران پرتصرف نہیں ہے بلکہ نبی ان کے کمال سے مستفید ہوتا ہے:

الله علیہ وسلم کوروحانی طور پران پرتصرف نہیں ہے بلکہ نبی ان کے کمال سے مستفید ہوتا ہے:

گویند جمعی از عرفا طریقت ہستند کہ پینچ ہر را بدایشاں تصرف نیست، بلکہ نبی خوشہ چین خرمن کمال ایشاں است (۱)

اس سم کے فکری پس منظر میں اگر ملاشاہ بدخش نے بیشعر کہا تھا تو کوئی نئی بات نہیں تھی بلکہ وہ بھی اس ماحول میں رنگ چکے تھے:

نبچہ در پنج کہ خدا دارم من چہ پروائے مصطفیٰ دارم ایک اورسلسلہ مداریہ کاذکر کیا گیا ہے جس کے بانی شخ بدیع الدین شاہ مدار تھے،ان کی بود و باش سنیاسیوں جیسی تھی ان کے ژولیدہ بال ہوتے تھے بدن پرمٹی ملے رہتے تھے انہوں نے سراور گردن پر زنجیریں چڑھار تھی ہوئی ہیں نماز وروزے سے ان کوکوئی سروکار شہیں ہے۔ یہ بھنگ بہت زیادہ پیتے ہیں اور اس پر فخر کرتے ہیں (۲) سلسلہ مداریہ عرصہ شہیں ہے۔ یہ بھنگ بہت زیادہ پیتے ہیں اور اس پر فخر کرتے ہیں (۲) سلسلہ مداریہ عرصہ

درازے پاکستان وہندمیں جاری ہے۔

مشہور عالم اورصوفی بزرگ سید جلال الدین بخاری او چی کی اولاد نے شیعہ فدہب قبول کرلیا تھا اور شیخین پرسب وشتم کرتے تھے نماز وروزہ سے کوئی تعلق نہیں رکھا تھا۔ بحثگ پیتے ہیں اور سانپ و چھپکلیاں کھاتے ہیں ان کا پیر ہر روز داماد بنتا ہے جس مرید کی خوبصورت بٹی ہووہ اس کے گھر جا کراس ہے ہم بستری کرتا ہے اور اس کے نزدیک نکاح بے معنی ہے۔ مولف نے لکھا ہے کہ میں نے ایک جلالی (پیروکارسلسلہ جلالیہ اوچیہ ) سے پوچھا کہ تمہارا پیر حامد محمد بغیر نکاح کے عورتوں پر کیوں کرتھرف کرتا ہے تو مرید نے جواب بوچھا کہ تمہارا پیر حامد محمد بغیر نکاح کے عورتوں پر کیوں کرتھرف کرتا ہے تو مرید نے جواب دیا کہ صفوی بادشاہ بھی کہی کرتے تھے، شخ حامد محمد تو حضرت علی کے خلیفہ کرتی ہیں یہ کیوں نہ دیا کہ مصفوی بادشاہ بھی کہی کرتے تھے، شخ حامد محمد تو حضرت علی کے خلیفہ کرتی ہیں یہ کیوں نہ ایسا کریں؟ اس نے نہایت دیدہ دلیری سے کہا کہ یہ سیدوں کا کام ہے اور یہی حضرت نی کریم صلی الٹا معالیہ وسلم کی سنت ہے (۱)۔

صوفیہ کے ایک ایسے گروہ کا تذکرہ ملتا ہے جو" بے قید و بنوا" کہلاتا تھا، اس کاعقیدہ تھا کہ حق روح ہے اور مجمد (صلی الله علیہ وسلم) جسم ہیں، یہ وحدت الوجود پر ایمان رکھتا تھا(۲) تشمیر میں ایک گروہ کا کان کا تھا اس کا بانی ابراہیم کا ک تھا یہ بھی وحدت الوجود کو اپنا ایمان تصور کرتے تھے اور ہندوؤں اور مسلمانوں کے ساتھ یکسال سلوک سے پیش آتے تھے (۳) ان کا مقصد سلوک وحدت اویان تھا کہ ہندواور مسلمان کی تفریق ختم ہوجائے۔

ای کا مقصد سلوک وحدت اویان تھا کہ ہندواور مسلمان کی تفریق ختم ہوجائے۔

ان کے علاوہ اس نے ایسے کی فرقوں کا ذکر کیا ہے کہ وہ پانی، خاک اور انسان کی پرستش کرتے تھے۔ انسان کے پوجاری یہ کہتے تھے کہ آدمی ذات حق ہے ان کے نزدیک انسان براہوی نہیں سکتا تھا (۳)۔

ان کے علاوہ سلسلۂ شطار ہے کی روحانی بے راہ روی کا ہم مستقل عنوان کے تحت ای مقدمہ میں ذکر کر بچکے ہیں۔سب سے زیادہ خطرناک صور تحال فرقہ شیعہ کی تھی جو محبت اہل بیت کی دعوت پر کم تعلیم یا فتہ افراداور خاص طور پر سادات کے خانوادوں کو اپنے اندر جذب

<sup>(</sup>۱) اليناً ۱۹۱ (۲) اليناً ۱۹۲

<sup>(</sup>٣) الينا ١٩٢ (٣) الينا ١٩٧

كرر ہاتھا ان كى انبى تبلىغى سرگرميوں كے باعث بہت سے رائخ العقيدہ سى سادات كے گھرانے شیعہ بن گئے اور آج ان کی اولا داپی اصل سے ممل طور پر ناوا قف ہو چکی ہے۔ صلح كل اورصوفيه

یا کستان و ہند میں صلح کل ایک ایبا فکر انگیز مسئلہ تھا، جس نے یہاں کی مسلم سوسائٹی کو بہت نقصان پہنچایا،مسلمان ایک ایسی ملت ہیں جنہیں فکری اعتبار ہے کسی دوسری قوم کے ساتھ ہم آ ہنگ کرناممکن ہی نہیں ہان کا تھر جدا گاندان کا فدہب تمام فداہب سے یا کیزہ اورا یک خدا کے تصور کے سواان کے معاشرے میں دوسری کوئی ہستی قابل قبول ہی نہیں ہے۔ اگرمعامله صرف ندجى روادارى تك ربتانو كوئى بات نبيل تقى بلكه روادارى تو اسلام کے اصول حکمرانی کی بنیاد ہے، دیگر ممالک کی طرح ہندوستان کے مسلمان بادشاہ بھی اس اصول جہاں بانی کے تحت حکومت کرتے رہے لیکن معاملہ اس وفت بگڑا جب ہندوستان كے مسلمان حكمرانوں نے ہندوستان كے ايك براے مذہب ہندومت كيساتھ مذہبى ہم آ ہنگى کے لئے راستہ ہموار کرنا شروع کیا، اکبر بادشاہ نے اس معاملہ میں حد نے تجاوز کرنے کی کوشش کی اس نے بظاہر میہ جواز پیش کیا کہ میرے اس اقدام کا مقصد ملکی مصالح کے خیال سے ہندوؤں کوعہدے دینا اور تدن کے فروغ کے لئے ان سے مہر بانی سے پیش آنا ہے(۱) کیکن پس پردہ اس میں اسلام وشمنی کے سارے عزائم موجود تھے۔ اکبر کی تخت نشینی ہے پہلے غیر مسلم عوامی تحریکوں کا مقصد کار اسلام اور ہندومت کے

اختلافات كوختم كرناتها\_

بھکتی تحریک کے مشن سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے محرکین مختلف مذا ہب کے لوگوں کے لئے جنہیں مذہب نے ایک دوسرے سے جدا کر دیا تھا ایسی فضا پیدا کرنا جا ہتے تھے جس میں وہ باہم مل جل کررہ عیں اس نے ان غدا ہب کے بین بین ایک متوازن راہ تلاش کرلی،اس مشن کوئی ہندو مصلحین نے جاری رکھاان میں اکبر کے معاصرا یکناتھ نے ذات

ا) ابوالفضل: اكبرنامه ٢٧٣/٢

پات كى مخالفت كے علاوہ مندومسلم اتحاد كے لئے بھى كوشش جارى ركھى۔

پے ہیں ہے سے سے مداوہ ہمروہ ہم ہی وہ سے کو ساجاری رہا گھرتا تھا وہ پنڈت اور بھت کیری طرح گرونا تک بھی ای شم کے خیالات کا اظہار کرتا گھرتا تھا وہ پنڈت اور ملا ونوں کے خلاف تھا اس نے کبیری طرح ہندومت اور اسلام کے مابین ایک نئی راہ نکالی۔ جب اکبر تخت نشین ہوا ( ۹۲۳ ھے/ ۱۵۵۱ء ) تو ہندوستان میں عجیب معتقدات جنم لے چکے تھے اور ہندومسلم اتحاد کے لئے راستہ ہموار کیا جا رہا تھا، اکبر نے ہندووں کی ذہبی کتابوں کے فاری میں ترجے کروائے تو اس سے مسلمانوں کے عقا کد کو تھیں پنچی اور بہت سے ایسے صوفیہ نے جو ابن الوقت تھے اس فضا سے بھر پور فائدہ اٹھا یا نہوں نے شخ اکبر ابن عربی کے نظریۂ وحدت الوجود کے تشریحات و توضیحات اس انداز سے کیس کہ وحدت الوجود سے وحدت ادبیان تک ذہنی و فکری سفر آسان ہوگیا، حالانکہ شخ ابن عربی کے ہاں اس کا تصورتک نہیں ہے۔

شخ امان پانی بن اوران کے مریدشخ تاج الدین (۱) تو وحدت الوجود پر ایسایقین رکھتے تھے جس کی تصوف اسلامی میں کوئی گنجائش نہیں ہے بقول عبدالقادر بدایونی بیروش ایک سالک کواباحت والحاد تک پہنچادیت ہے (۲)۔

شاہ محمر غوث گوالیاری تو ہندوؤں کے علوم کے ایسے ماہر تھے کہ ان کے ساتھ مذہبی ا یکا نگت کے بھی قائل تھے وہ ہندوؤں کی تعظیم کے لئے کھڑ ہے بھی ہوجاتے تھے (۳)۔ گویا اکبر کے عہد کی فضامیں وحدت ادیان کے نظریات اس طرح سرایت کرگئے تھے

<sup>(</sup>۱) شخ تاج الدین بن شخ زکر یابن میسی ، معروف وصدت الوجودی صونی شخ امان پانی پی کے ایسے خلیفہ تھے کہ "بقول شخ عبد الحق کہ وہ تو حید (نظریہ وصدت الوجود) کی تعبیر میں اپنے شخ کے مقلد خاص تھے (اخبار الاخیار ۲۳۲) انہوں نے ہی وصدت الوجود کی غلط تعبیر کر کے اکبر بادشاہ کے دل میں الحاد و زندقہ کا نیج بویا تھا (منتخب التواریخ انہوں نے ہی وصدت الوجود کی غلط تعبیر کر کے اکبر بادشاہ کے دل میں الحاد و زندقہ کا نیج بویا تھا (منتخب التواریخ ۲۵۸/۲)، یہاں بیام رقابل تو جہ کہ اس نام کی ایک شخصیت حضرت خواجہ باتی باللہ کے خلفاء میں بھی شامل ہے لیکن وہ ان سے جداگانہ ہیں یعنی شخ تاج دین بن زکریا بن سلطان عثانی نقشبندی (خلاصة الاثر الم ۲۳۳) یعنی اکبر کے مقرب تاج الدین کے مقرب تاج الدین قشبندی کے دادا شخ سلطان عثانی تھے۔

<sup>(</sup>٢) عبدالقادر بدايوني: منتخب التواريخ ٢٥٨/٢

<sup>(</sup>m) ان امور کی تفصیل ای مقدمه میں سلسلة شطارید کے تحت بیان کی جا چکی ہے۔

کہ اکبرکواس نیتج پر پہنچ میں دیرنہ کی کہ خداکی پر سنش کے کی طریقے ہیں اور تمام ندا ہب
حق پر ہیں اور وحدت الوجود کو غلط رنگ دینے والے صوفیہ کی صحبت میں رہ کریہ مجھا کہ جب
تمام موجودات مظاہر الہی ہیں تو ہر نظر آنے والی چیز کی صورت میں بھی خدا ہی کی پوجا ہوگ جب انہی اصحاب نے اسے یہ باور کروایا کہ تمام راستے خداکی طرف جاتے ہیں تو اس نے مختلف مذا ہب کے ایسے اصول لے کرایک نیا دین تیار کرنے کا تھم دیا جس میں سب کو برداشت کرنے کا مادہ پیدا ہوجائے۔

اکبرکو بہت جلدایسے صوفیہ ل گئے جواس نظریہ کے حامل تھے اور دولت کی لا کچ میں انہوں نے اس نظریہ کوایسے معنی پہنائے کہ اکبر کے لئے سلح کل کی پالیسی مرتب کرنا دشوار نہ رہا۔

اکبرکے زیراثر بہت جلد'' مسلمانان ہندومزاج''(۱) کا ایک ایبا طبقہ تیار ہوگیا جوسلح
کل کی پالیسی میں اس کا معاون ثابت ہوا اور اکبر کو اس طبقہ نے ایک مرشد برخق بنا کرا سے
انسان کامل کی تمام صفات سے متصف کر کے اسے علم لدنی کا مرکز قرار دیا (۲) اور اس نے
روحانی کمان سنجال لی، درباری مورخ ابوالفضل نے لکھا ہے کہ اکبر کی زیر نگر انی مخلصین
قلیل مدت میں عرفان کی اس منزل تک پہنچ گئے جہاں روحانی مجاہدین حیلے کر کے بھی قدم
نہیں رکھ سکتے (۳)، اکبر کا اپنا قول تھا کہ ہر آ دمی خود اپنا مرید ہے اگر اس کے قلب میں صبح
روشی موجود ہے تو وہ خود پیشوا ہے (۳)۔

عہداکبری کی ایک غیرتاریخی کتاب بازنامہ(۵) ہے جس کے مولف شرمحدنے اے

<sup>(</sup>۱) الطبقه كايينام معاصر ماخذ منتخب التواريخ (۲۲۹/۲) سے ماخوذ ہے۔

<sup>(</sup>٢) ابوالفضل: اكبرنامه ٢٥٣-٢٥٣

<sup>(</sup>٣) ابوالفضل: آئين اكبرى ا / آئين ٢٨

<sup>(</sup>٣) الينا ٣/١٤١- اى تتم كے اقوال دارا شكوہ سے متوسل صوفيہ كے بھی تھے جنہيں ہم دارا كے عقائد ميں نقل كر يجے ہیں۔

ہے۔ ۔ (۵) بازنامہ اکبر کے حین حیات تالیف ہوئی اس کا خطی نسخہ جناب خلیل الرحمٰن داؤدی (لا ہور) کے کتابخانے میں

اکبرے نام معنون کرتے ہوئے جہاں اسے بہت سے القاب وصفات سے متصف کیا ہے وہاں اس کے لئے ' قطب الاقطاب' کالقب بھی لکھا ہے جواس امر کا مزید موید ہے کہ وہ صوفیہ کام کے زیراثر ایک صوفیہ کامل بن کردین الہی کا پیشوا بن بیٹھا تھا۔

بالکل یہی روش دارا شکوہ نے اختیار کی تھی فرق صرف پیھا کہ اکبرایک ان پڑھ بادشاہ تھا اس کا پہندیدہ غد جب (دین الہی) اس کے حواریوں اور اسلام دخمن ملاؤں نے مرتب کیا تھا اور دارا ایک ذی علم شنرادہ تھا اس نے آزاد مشرب صوفیہ (مسلمانان ہندو مزاح) اور پنڈتوں ، شیاسیوں اور جو گیوں سے ملاقا توں کے بعد جو کچھ کے ساسے خود مرتب کیا اور اپنڈتوں ، شیاسیوں اور جو گیوں سے ملاقا توں کے بعد جو کچھ کے ساسے خود مرتب کردہ دین کے خود ساختہ عقا کداور صلح کل کی پالیسی مرتب کی ،اگروہ زندہ رہتا تو اپنے مرتب کردہ دین کے اصول وضو ابط خود کتابی صورت میں چیش کرتا لیکن اللہ تعالی کو اسلام اور مسلمانوں کی حفاظت مقصود تھی اس لئے بروفت علائے حق کوتو فیق بخشی اور انہوں نے اپنی ذمہ داریاں محسوس کرتے ہوئے مردانہ واراس کے باطل افکار کا مقابلہ کیا اور حق وصد افت کو فی نصیب ہوئی۔

کرتے ہوئے مردانہ واراس کے باطل افکار کا مقابلہ کیا اور حق وصد افت کو فی نصیب ہوئی۔
ان حالات کا تجزیہ کرتے ہوئے عہد دارا شکوئی کے سب سے بڑے مصلے حضرت

خواجه معصوم سربندی فرماتے ہیں:

عجب معاملہ ہے کہ جن لوگوں نے کم آزاری اور سلح کل کامشرب اختیار کرلیا ہے
ان میں سے ایک جماعت کا فروں، یہودیوں، جو گیوں، برہمنوں، محدول،
زندیوں اور ارمنیوں وغیرہ کے ساتھ اچھا سلوک کرتی ہے وہ ایک دوسرے کے
ساتھ میل جول اور محبت رکھتے ہیں ۔۔۔۔۔لیکن مسلمانوں (اہل سنت) کے
ساتھ یہ لوگ بغض وعداوت رکھتے ہیں، ان کی صلح غیروں کے ساتھ ہے اور
مسلمانوں کی ایذا کے در بے ہیں اور ان کی بربادی چاہتے ہیں، یہ عجیب سلح کل
ہے کہ مسلمانوں کے ساتھ ۔۔۔۔۔۔ بغض وعداوت ہواور غیر مسلموں کے ساتھ جن
سے بغض رکھنانصوص قرآنی سے ثابت ہے مجبت ودوی ہو(۱)

<sup>(</sup>۱) محرمعصوم، خواجه: مکتوبات ا/۱۲۱ (دراصل بد پورامکتوبداراشکو،ی کمتب فکر کےخلاف ہے جس میں حضرت خواجہ نے صلح کل کا پول کھول کرر کھ دیاہے)

ایک اورمقام پر ملح کل کے نظریہ پر ضرب کاری لگاتے ہوئے لکھتے ہیں:

اس عہد کے اکثر صوفیہ خام اور طحد بن کفار کے ساتھ دوئی کرنے سے پر ہیز نہیں

کرتے اور کہتے ہیں کہ فقیری کا طریقہ کی شخص کے ساتھ براسلوک کرنا نہیں

ہے، سجان الله سرورا نہیاء سردار فقراء واولیاء علیہ وعلی آلہ الصلو ۃ والسلام کوجنہوں

نے '' الفقر الفخری'' فرمایا ہے تھم ہوتا ہے کہ کفار اور منافقین سے جہاد کرواور ان

پنخی کرو۔۔۔۔۔اس سے صلالت و گمراہی کے سوا پچھ حاصل نہیں ہوگا۔۔۔۔۔(ا)

حضرت خواجہ مجم معصوم نے وحدت الوجود کو غلط رنگ دینے والے صوفیہ کی محبت کوسم

قاتل قرار دیتے ہوئے انہیں لصوص دین کہا ہے، فرماتے ہیں:

(آپ نے جن لوگوں کا ذکر کیا ہے) اس متم کے اعتقادات رکھنے والوں نے اپنے آپ کومندمشخت پر فائز کرلیا ہے جو دراصل لصوص دین (وین کے چور) بیں ان کی صحبت سے دور رہنا چاہئے اور بیلوگ دین سے بیگانہ اور صلفہ اسلام سے خارج ہیں، وہ خود بھی گراہ ہیں اور گراہی کی گہرائی میں غرق ہیں اور دوسروں کو بھی سید ھے راستے سے ہٹاتے ہیں بان سے دور رہیں اور ان کی صحبت کو زہر قاتل سمجھیں جو کہ ابدی موت تک پہنچادی ہے (۲)۔

ال ماحول میں جس میں آپ دارا شکوہ کے عقائداوراس کے مکتبہ فکر کا مطالعہ فرما چکے ہیں اب حضرات نقشبندیہ کی ان سرگرمیوں کا جائزہ لیجئے جن کے ذریعہ انہوں نے مسلمان اوراسلام کوعہدا کبری جیسے حالات سے دوجارہونے سے بچانے کے لئے سعی کی

<sup>(</sup>۱) الينام/٥٥/١٥

<sup>(</sup>r) الينا ۱۲/۲۱/۱۳

## اورنگزیب اورنقشبندی مشائخ

نقشبندی مشائے کے سب سے زیادہ خوشگوار تعلقات اورنگزیب عالمگیر کے ساتھ تھے اور حضرت مجدد الف ثانی جس تم کے بادشاہ اسلام کو ہندوستان کے تخت پردیکھنا چاہتے تھے وہ تمام اوصاف اورنگزیب میں موجود تھے گویا حضرات مجدد بید کی تحریک احیاء دین داراشکوہ کے مقابلہ میں اورنگزیب کی کامیا بی کی صورت میں نمایاں ہوئی۔

اورنگزیب آغاز ہے ہی حضرت مجددالف ٹانی کی تعلیمات سے متاثر تھا، چنانچ تخت نشینی (۱۰۲۸ه/۱۰۵۹ء) کووہ با قاعدہ بیعت بہتے بہتے جدود (۲۸۰هم ۱۰۲۸ء) کووہ با قاعدہ بیعت ہونے کے لئے سر ہندشریف حاضر ہوا جہاں اسے" سلطنت" کی خوشخبری دی گئی تھی (۱)۔ خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محموم نے جن کا صاحبز ادگان مجدد سے میں اورنگزیب کے ساتھ سب سے زیادہ" ربط وضبط" تھا، اورنگزیب کے طریقہ ٹھشہند سے میں بیعت ہونے کا تذکرہ واضح الفاظ میں کیا ہے، لکھتے ہیں:

''مختفی نہ ماند کہ بادشاہ (اورنگزیب) بہ دخول طریقہ کلیہ مشرف گشتہ بسیار متاثر گشت سے محبت باحضرت ایشاں (خواجہ محمد معصوم) داشت (۲)'' مقامات معصوی جیسی مستند کتاب میں بھی اورنگزیب کے حضرت خواجہ محمد معصوم سے بیعت ہونے کا تذکرہ خصوصیت سے کیا گیا ہے۔

شیخ آدم بنوڑی اورخواجہ محمد معصوم کے مرید شیخ محمد امین بدخش نے بھی لکھا ہے کہ اورنگزیب حضرت خواجہ محمد معصوم کا مرید تھا اور اس نے آپ سے '' دائی صحبت' کے لئے کہا تھا جسے آپ نے بول نہ کیا (۳)

اورنگزیب کے ساتھ مجددی حضرات کے تعلقات کودوحصوں میں تقتیم کیا جاسکتا ہے

<sup>(</sup>١) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/٨٨-٣٩

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١٢٣/٨٣

<sup>(</sup>٣) محدامين بدخش: نتائج الحرمين ١٧٨٩ - الف

اول تخت نشینی سے پہلے یعنی اس کی شنرادگی کے زمانے کے مراسم اور دوسرے بادشاہ بننے کے بعد .....

حفرت خواجہ محرسعید کے اور نگزیب کے نام ۹ مکا تیب ہیں، جن میں سے پانچ خطوط
اس کی شغرادگی کے زمانے میں لکھے گئے تھے(۱) ایک خط میں اسے شغرادہ دیندار لکھا
ہے(۲) اور وضاحت کی ہے کہ اس زمانے میں'' ظلمات، محد ثات اور بدعات' کا ہر طرف
دور دورہ ہے اور ان کا خاتمہ تمہاری ذات سے وابسۃ ہے یہ مکتوب دراصل اور نگزیب کے
ایک خط کے جواب میں لکھا گیا ہے جس میں اس نے ان بدلتے ہوئے حالات کو درست
کرنے کے لئے دعاکی درخواست کی تھی، اس مکتوب کے آخر میں حضرت مجد دالف ثانی
کے نواسے اور اپنے ہمشیرہ زادے خواجہ کی الدین کے لئے سفارش کی ہے کہ آئییں'' محرم
بارگاہ سلطنت' بنالیس (۳)۔ اس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ خواجہ کی الدین اس کی تخت
بارگاہ سلطنت' بنالیس (۳)۔ اس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ خواجہ کی الدین اس کی تخت

ایک اور مکتوب میں اور نگزیب کوم پداور مریدی کامفہوم جس طریقے ہے سمجھایا ہے وہ ایک مرید کوئی سمجھایا ہے وہ ایک مرید کوئی سمجھایا جاسکتا ہے گویا اس مکتوب ہے بھی اور نگزیب کے اس خانوا دے ہے بیعت ہونے کامفہوم قیاس کیا جاسکتا ہے، اسے شنرادہ دیندار لکھنے کے بعد حسب ذیل بامعنی القاب سے نواز اہے:

ناصر الملة البيضاء و مروج الشريعة الغراء مويد الدين القيم مشيد احكام الصراط المستقيم.....(٣)

اورنگزیب کی شنرادگی کے زمانے میں لکھے گئے تیسرے مکتوب میں اسے بتایا ہے کہان ایام میں اسلام کی غربت انتہا کو پہنچ گئی ہے اور تم سے امید وابستہ ہے کہاں کی عظمت رفتہ کو بحال کروگے:

## ذات اشرف ایشال محی قوائم دین قویم .....

<sup>(</sup>۱) محرسعیدسر مندی ، خواجه: مکتوبات سعیدید ، مکتوب نمبر ۵۳،۸۲،۷۵،۳۹، ۸۳،۸۲،۸۵

<sup>(</sup>٣) الينا٢٠٠/

<sup>(</sup>٣) الينانبر٥٥/١٠١

<sup>(</sup>٢) الينا: كمتوب نمبر ٢٥

ای مکتوب میں بتایا ہے کہ میرا بیٹا محمد لطف الله ان دنوں تہمارے پاس ہے اور'' محرم سدہ علیا''(۱) ہے، گویا آپ کے بھانجے خواجہ می الدین تو پہلے ہی اور نگزیب سے وابسة سے اب آپ کے معالم خواجہ محمد لطف الله بھی اور نگزیب کے ساتھ رہنے لگے تھے ظاہر ہے کہ ان صاحبز ادمان کا اور نگزیب کے ساتھ رہنے کا مقصد ترویج شریعت میں اس کی مدد کرنا تھا۔

دکن کی شیعہ ریاستوں میں ایران کی دلچیسی شروع سے بی تھی ایک تو غربی مانگت کی وجدے دوسری وجداس وقت فی ترکول اور شیعدا برانیول میں جنگ کاطویل سلسلہ جاری تھا، مغل سلاطين خودكوتركى كےخليفہ كے ماتحت سجھتے تتے اور ایران كو بمیشہ بیخطرہ لگار ہتا تھا كہ اگرمغلوں نے خلیفہ کے علم سے ہندوستان کی طرف سے ایران پر جملہ کردیا تو ایران ان کے درمیان پس کر نباہ ہو جائے گا ، اس لئے وہ بیر جاہتا تھا کہ خل حکومت اور دکن کی ریاستیں آپس میں اڑتی رہیں اور انہیں ہاری طرف توجہ کرنے کی فرصت ہی نیل سکے، ایران میجی جا ہتا تھا کہ ہندوستان کی مغل حکومت کو تباہ کر کے بنگال سے بغداد تک ایک وسیع شیعہ حکومت قائم کرلی جائے ،منشأت طاہروحیدایسے شواہدے بھری پڑی ہے ،مغلول کومعلوم تفاكددكن مين جمعه كےخطبات مين خلفائے ثلاث پرتبري وسب وستم كياجا تا ہے، اس كئے شاہ جہان نے گولکنڈہ کے حکمران قطب الملک سے ۱۰۴۵ مام/۱۳۳۱ء کو ایک معاہدہ کیا جس كى روت بيط يايا كەقطىب الملك ائى حدودىملكت مىل جعد كے خطبه ميل شاہ جہان كا نام (لے گا) اور خلفائے راشدین پرسب وشتم کاسلسلختم کردے گا،اس پر کم مدت تک عمل \* درآ مد ہوالیکن جلد ہی وہ اس معاہرہ سے پھر گیا تو شاہ جہان نے اے لکھا کہتم ان شیعہ خطیبوں کوسز ادوجو صحابہ کرام پرتبریٰ کرتے ہیں ،اگرتم نے ایسانہ کیا تو پھر جھے پر بیفرض ہے كمين تهارى رياست يرقضه كرلول اوراليي صورت من مير التحتمهاري جائيداوي ضبط كرنا اورتمها راخون بهانا جائز ہوگا، شاہ جہان كاخط پڑھ كراس نے سب صحابہ پر پابندى لگادی جوزیاده دیر تک قائم ندره سمی اور ۱۰۲۷ه ای ۱۹۵۵ء کو پھر بیسلسله شروع ہو گیا ان

<sup>(</sup>۱) اليناهه/١١١

حالات میں اورنگزیب نے گولکنڈہ کا محاصرہ کرلیا جو ان دنوں شاہ جہان کی طرف سے "نظامت دکن" پر مامورتھا(1)۔

حضرت مجدد الف ٹانی اور آپ کے جانشینوں کو ہندوستان میں شیعیت کے بو ھے
ہوئے اثرات کاشدت سے احساس تھاان حضرات نے اپ مکا تیب میں عقا کدشیعہ کے
خلاف بھر پور طریقہ سے احتجاج کیا ہے، ان حالات میں حضرت خواجہ مجرسعید نے اس
محاصرہ کولکنڈہ کے دوران اورنگزیب کو جو خط لکھا تھاوہ اس کی پوری ترجمانی کرتا ہے (۲)۔
شاہزادگی کے زمانے کا آخری خط حضرت مجدد الف ٹانی کے تینوں صاجبزادگان کی
طرف سے مشتر کہ طور پر لکھا گیا ہے (۳) اس میں اورنگزیب کو اپنی جزم سفر حمین الشریفین
کی اطلاع دی ہے اور یہ سفر عین اورنگ زیب کی اپنی بھائیوں کے ساتھ جنگ تخت نشینی کے
دوران اختیار کیا گیا تھا ان حضرات نے حرمین الشریفین جا کر ہندوستان میں اسلام کے نفاذ
دوران اختیار کیا گیا تھا ان حضرات نے حرمین الشریفین جا کر ہندوستان میں اسلام کے نفاذ

اورنگزیب جیسا کہ ہم وضاحت کر چکے ہیں طریقہ نقشبند یہ میں بیعت تھا، اس کی یہ بیعت بھوں الدین سر ہندی حضرت خواجہ محمد معصوم سے تھی (۵)۔ حضرت خواجہ محمد معصوم نے بھی اس کی مختلف مہمات کو جہاد قرار دیا ہے، محاصرہ گولکنڈہ کو آپ کے برادر بزرگ خواجہ محمد معصوم نے بھی اسے یہی درجہ برادر بزرگ خواجہ محمد معصوم نے بھی اسے یہی درجہ دیتے ہوئے اسے لکھا کہ میں اس قتم کے جہاد میں عملی حصہ لینے سے قاصر ہوں اگر فقراء مالہا سال تک ریاضت کریں تب بھی وہ اس جہاد میں شریک ہونے والوں کی گرد کونیں پہنچ سالہا سال تک ریاضت کریں تب بھی وہ اس جہاد میں شریک ہونے والوں کی گرد کونیں پہنچ سے ہیں، فرماتے ہیں:

انسول كهاي دوراز كارازي فتم نعمت خوشكوار بحسب ظاهرمحروم است .....اگر

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: مقدمہ رقعات عالمگیر ۲۷۳-۷-۳ (ملخصا)

<sup>(</sup>٢) محرسعيد، خواجه: مكتوبات ١٣٣/٨٢ (٣) الينا: ١٨٥/٨٣١

<sup>(</sup>٣) تعميل كے لئے حسنات الحرمين پر بھارامقدمملاحظ كريں

<sup>(</sup>٥) سيف الدين ، خواجه: كمتوبات ١٢٣/٨٣

فقرائے الل عزلت سالها ریاضت کنند و اربعینات کشند بگرد ایل عمل نرسند.....(۱)

جیسا کہ داراشکوہ کے معتقدات کی روشیٰ میں ہم اس عہد کے ذہبی ماحول کی عکائ کر
چکے ہیں جس میں شاہ جہان کے بیٹوں کے مابین تخت نشینی کی جنگ ہوئی تھی اس میں
اورنگزیب کوسیاسی ، ساجی اور ذہبی اعتبار سے راسخ العقیدہ مسلمان طبقات کی جمایت حاصل
تھی اس لئے دارا نے اس کے مقابلہ میں آزاد خیال گروہوں کی ہمدر دیاں حاصل کرنے کی
کوشش کی جس کی وجہ سے جانشینی کی یہ جنگ نظریاتی جنگ بن گئی ہندواور آزاد خیال طبقہ
ہندوستان کے تخت پراکبر جیسا حکمران دیکھنا چاہتا تھا اور راسخ العقیدہ امراءاور علماءوصوفیہ
دین داراور دین پرور بادشاہ چاہتے تھے اول الذکر گروہ کو دارا کے روپ میں اکبرنظر آتا تھا تو
دین داراور دین پرور بادشاہ چاہتے تھے اول الذکر گروہ کو دارا کے روپ میں اکبرنظر آتا تھا تو
داف الذکر گروپ اورنگزیب میں وہ تمام اوصاف پاتا تھا جن کا تذکرہ حضرت مجدد الف ثانی
اور شیخ عبد الحق محدث دہلوی کی تحریرات میں ملتا ہے۔

جنگ تخت نشینی میں خانوادہ مجدد ہیکی ہمدردیاں واضح طور پراورنگزیب کے ساتھ تھیں،
عین انہی ایام میں جب حضرات سر ہند نے سفر حج اختیار کیا تو اورنگزیب نے حضرت خواجہ
مجر معصوم سے کامیابی کے لئے دعا کی درخواست کی،مقامات معصومی میں بیردوایت ملتی ہے
کہ سفر پرروانگی سے قبل حضرت خواجہ نے اورنگزیب کو بادشاہت کی بیثارت تحریری طور پر
دی تھی (۲)۔

حفرت مجدد الف ٹانی کے نامور خلیفہ حضرت شخ آدم بنوڑی (ف ۱۰۵۳ الم الله ۱۰۵۳ الم الله ۱۰۵۳ میل الله علیه وسلم ۱۲۳۳ء) جو جنگ تخت سے قبل فوت ہو چکے تنے کو عالم رویا میں نبی کریم صلی الله علیه وسلم

<sup>(</sup>١) محمعهم، خواجه: كمتوبات ١٨٠/١٢١/١٨١

ہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ (۱۱۲–۱۱۳) میں قیاس آرائی کی تھی کہ حضرت خواجہ کا یہ متوب اور نگزیب کی مہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ (۱۱۳–۱۱۳) میں قیاس آرائی کی تھی کہ حضرت خواجہ کا یہ متعلق ہے کیکن اب سیاق وسباق اور کمتوبات سعید ہیے منقولہ بالا اقتباس سے واضح ہوا ہے کہ اس کا تعلق مہم کو لکنڈہ سے ہے۔

<sup>(</sup>٢) صفراحمعصوى:مقامات معصوى

نے علم دیا کہ وہ عالم مکاففہ میں اپنے خلفاء سے کہیں کہ وہ اس جنگ میں اورنگزیب کے لشکر کے ساتھ شریک ہوجائیں(۱)۔ای طرح جنگ تخت تشینی کے ایام میں اورنگزیب کا ایک حای امیر، نواب قطب الدین خان (۲) شیخ آدم بنوژی کے خلیفہ شیخ عبدالخالق قصوری کی خدمت میں حاضر ہوااور اورنگزیب کی کامیابی کے لئے دعا کی درخواست کی۔چنانجہانہوں نے کامیابی کے لئے دعا کی ، فتح مندی کے بعدنواب پھرآیااور پینے سے کہا کہ بطور مددمعاش ایک گاؤں آپ کی نذر ہے لیکن آپ نے پیے ہوئے قبول کرنے سے انکار کر دیا کہ میں نے بید عامحض الله تعالیٰ کی خوشنو دی کے لئے کی تھی کسی لا کچے کے لئے نہیں۔ گویا صوفیہ کرام اورنگزیب کی کامیابی کے لئے دعا کرنا بھی الله تعالیٰ کی رضا تصور کرتے تھے، لکھاہے: قطب خان ..... آیدوگفت کهمراد ما حاصل شدیک ده نذرشا کرده ام ایثال قبول نه کرده و گفتند مابرای خدای تعالی مد د کرده ایم نه برای طمع دنیا (۳) جب حضرات نقشبندیہ جج و زیارت حرمین الشریقین سے واپس ہندوستان آئے تو اورنگزیب کامیاب ہوکر ہندوستان کے تخت و تاج کا مالک بن چکا تھا، اس موقع پر اس نظرياتي جنك مين حضرت خواجه محمر سعيدنے اورنگزيب كومبار كباد كاجو خط لكھا تھا اس كاتعلق اس عهد کے بدلتے ہوئے حالات سے ہے آپ لکھتے ہیں کہ الله تعالیٰ کاشکر ہے کہ آفاب ہدایت نمودار ہوگیا اور کفروضلالت کا خاتمہ ہوا اور الحاد و بدعت کو جڑے اکھاڑ دیا گیا۔ پیہ واضح اشاره دارا شکوه کی گرفتاری اور پھراس کے تل کی طرف ہے، فرماتے ہیں: از متاعب سفرنجات یافته ..... الحمد لله که بطلوع آفآب بدایت ظلمات کفرو صلالت روبانعدام آوردونيخ الحادوبدعت ازياا فنادورايات عدل وانصاف بافق

<sup>(</sup>۱) محمر مراد بن شخ صبیب پشاوری: رساله کلمه کچند دراحوال علماء سو، قلمی درق ۲۰۲-ح

<sup>(</sup>٢) نواب قطب الدين خان خويفكي بن نظر بها درخويفكي قصوري نے اس جنگ ميں اعلانيه اورنگزيب كي حمايت كى تى ، حالات كے لئے ديكھئے:

شا بنوازخان بصمصام الدولد: ماثر الامراء ٣ / ٨٥ - ٩٦

<sup>(</sup>٣) محمدامين بدخشي: نتائج الحرمين - خطي، ورق ١٧٩

اعلى رسيد....(١)

تعلقات کے دوسرے جھے کا تعلق اور نگزیب کی تخت نشینی کے بعد سے ہے، حضرات نقشبند بیاور نگزیب کی کامیابی کے بعد پیچھے نہیں ہے بلکہ انہیں اب احساس ہو گیا تھا کہ بہی وقت ہے کہ ہندوستان کے مسلمانوں پر سابقہ دور میں ہونے والی زیاد تیوں کا ازالہ اس طریقے سے کیا جائے کہ یہاں کی معاشرت میں اکبراوراس کے دین الہی سے جو بدعات بھیلی تھیں اور داراشکوہ کے سہارے علماء سونے جو لادینی (سیکول) ریاست کے قیام کی کوشش کی تھی اسے جڑ سے اکھاڑ بھینکا جائے تا کہ احیائے دین کی وہ تحریک جو حضرت مجد دالف ٹانی اور شخ عبد الحق محدث دہلوی نے شروع کی تھی اور جس اسلامی فلاحی مملکت کا خواب دیکھا تھا کی مملکت کا خواب دیکھا تھا کی محمل تھیں ہوسکے۔

اس سلسلے میں حضرات مجددیہ نے متدرجہ ذیل اقد امات کئے:

ا- اورنگزیب سےرابط کی قائم رکھا۔

٢- اورنگزيب كى دين تعليم وزبيت كے لئے خاص اہتمام كيا۔

۳- اورنگزیب کے ساتھ دربار میں اور سفر وحضر میں بھی رہے۔

٧- حضرت خواجه معصوم نے اپنے فرزندوں کواور نگزیب کی تربیت کے لئے مقرر فرمایا

(۱) محرسعید، خواجہ: مکتوبات ۹۲/۳۸ حضرات مخدد مزادگان بے چینی سے اورنگزیب کی کامیابی کی خبر سننے کے منتظر رہتے تھے اس لئے اورنگزیب نے دارا پر قابو پاتے ہی اس کا تعاقب شروع کیا تو اس کی اطلاع کے لئے اس نے نہایت ہی سرت کے ساتھ جو خط ان حضرات کو لکھا تھاوہ ہم نے دریافت کرلیا ہے جس کے الفاظ ہے ہیں:

فریان عالی شان بادشاہ عالکیر بعد ازمنیز مشدن داراشکوہ:

روی اسر گرددتو قع کرای خیر معموم نوشته نجمده و نصلی از جانب این نیاز مندترین خلائق بدرگاه حضرت وابب العطیات به حقائق معاوف آگاه فضائل و کمالات دستگاه شخ مجرسعید سلام عافیت انجام برسد، آنچاز مجدونفرت یافتن آل نظراسلام براعداء دین بظهور آیده به مع شریف رسیده باشد .....که چول ظلمت شب به میان جان آل سیدوی در آیدنیم جان به بزار کلبت از معرکه بیرول بردنشکرگرانی به تعاقب آل بے عاقبت تعین گشته امیداز فضل بخشده .....که بزودی اسر گرددتو قع کراین خیروای بردنشکرگرانی به تعاقب آل بے عاقبت تعین گشته امیداز فضل بخشده .....که بزودی اسر گرددتو قع کراین خیرخواه عبادالله را بدعاسلامت دارین وخیریت نشاخین درمظان اجابت یادی نموده باشند و اسلام به غضبت بناه شخ مجموعه وشخ مجریکی سلام عافیت انجام رسد، والسلام والاکرام ( مکتوبات حضرت مجدوقطی نیزیم بر ۱۳۵۰ کاری درق پر بیکتوب منقول ہے ۔ رک حینات الحربین ، مقدمه اسا - ۱۳۳۳)

جوہاری ہاری اس کے پاس جاکر پیفریضہ انجام دیتے تھے۔

- حضرت خواجہ نے اپ بعض ذی علم خلفاء کو صرف اور سرف اور نگزیب کی تربیت کے

لئے خلافت دے کراس کے ساتھ منسلک کردیا، جومرکز میں اس کے ساتھ رہ کرتر وہ تک شریعت کے لئے احکام جاری کرواتے اور اس کی باطنی تربیت بھی کرتے تھے۔

شریعت کے لئے احکام جاری کرواتے اور اس کی باطنی تربیت بھی کرتے تھے۔

خواجہ سیف الدین نے اور نگزیب کے نام کئی خطوط کھے تھے ایک مکتوب میں اسے

واضح الفاظ میں اس کلیہ سے آگاہ کرتے ہیں کہ دین کی تقویت اور ملت اسلامیہ کی نصرت

سلاطین سے وابستہ ہے، فرماتے ہیں:

تقویت دین متین ونفرت ملت مبین وابسة به سلاطین عظام است .....(۱)
حضرت خواجه محرسعید نے اور نگزیب کو ۹ خطوط لکھے جن میں اسے اس کی ذمہ داریوں،
ہندوستان میں اسلام کی زبوں حالی اور تروی شریعت کے لئے ہدایات درج فرمائی ہیں۔
ایک مکتوب جوسفر ج کے فور أبعد اے لکھا ہے وہ اس وقت تک جنگ تخت نشینی میں کامیاب
ہوکرتاج و تخت کا مالک بن چکاتھا، اسے شایان شان القاب سے نواز نے کے بعد لکھا ہے کہ
تمہاری کامیا بی دراصل ہندوستان میں اسلام کی تقویت کا باعث ہوگی، لکھتے ہیں:
حضہ ت احمہ المؤ مند نظار الله في الا، صدر ، دافع اعلام الشد بعة

حضرت امير المؤمنين ظل الله في الارضين، رافع اعلام الشريعة .
الغراء قامع بنيان البدعة الغبراء ..... كا سر اعناق الكفرة الا كاسرة محى السنة والاسلام ..... راه عنايت ودين پرورى درباب رفع ما من الفواحش والمنكر ات ومنع برخى ازمنهيات ومنكرات بمقتد ايان خدمات اسلام تاكيدا بهتمام رود .....(٢)

ایک اور مکتوب میں اور نگزیب کوایک فتح پرمبارک دیتے ہوئے اسے الحادوزندقہ کے خاتمہ کے لئے کہا ہے، اور مزید کوشش کرنے کے لئے بھی زور دیا ہے کہ ملک کے اطراف و اکناف میں ترویج شریعت کے لئے فرامین جاری کریں، لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>١) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ٨٠/٥٤

<sup>(</sup>٢) محمسعيد، خواجه: مكتوبات ٢٥/١٩-٩٢

رفع ومدم اركان كفرو بدعت وقمع رسوم الحاد و زندقه نمود .....اي مواخواه حقيق (خواجه محمد سعيد) اميدوار است كه همت عليا مصروف تائيد اركان شريعت غرا فرموده فرمان اهتمام بحكام ومتصديان اطراف واكناف صادر شود تاسعی بلیغ و اجتهادتام درین باب مصروف دارند.....(۱)

ایک مکتوب میں جب کہ وہ کفار ہنداور اہل بدعت کے خلاف برسر پیکارتھا تو اس کی ان مہمات کو جہاد قر اردیتے ہوئے جہاد کے فضائل پراحادیث نقل کر کے بیجی ہیں، یقینا ان مہمات کا تعلق دکن کی شیعہ ریاستوں سے تھا آپ نے صحابہ گرام کے فضائل پر حدیثیں بھی اس خط میں نقل کرتے ہوئے صحابہ پر طعن کرنے والوں کو دائر ہ اسلام سے خارج قرار دیا ہے:

چوں حرف جہاد باہل بدعت و صلال درمیان است، احادیث چند در فضائل صحابہ، (اہل بدعت) ازجر کہ اسلام خارج اند.....(۲)

اورنگزیب کوبھی ان حضرات سے خصوصی انس تھااس نے جنگ تخت نشینی کے دوران شہزادہ شجاع کو فلست دینے کے بعد دارا شکوہ کی طرف متوجہ ہونے سے قبل خواجہ محمد سعید اورخواجہ محمد معصوم دونوں کو اپنے پاس بلایا تو جاتے ہوئے اس نے ان حضرات کو تمین سو اشرفیاں بطور انعام پیش کیس (۳)۔ اس طرح اورنگزیب نے اپنے تیسرے سال جلوس (۰۵۰ اس اسلام ایس حضرت خواجہ محمد سعید کو دبلی بلایا آپ ان دنوں مختلف امراض میں مبتلا تھے لیکن اس کے باوجود بادشاہ سے تعلق خاطر کی بناء پر آپ تشریف لے گئے تو اورنگزیب نے آپ کو ' خلعت اور دو ہزار روپے' انعام کے طور پر دیے (۴)۔ اسکے سال اسلام شبہ آبیاں مرتبہ تو آپ انہائی علیل اسلام تھے ہیں آبی (۵)۔ اسکی بادشاہ بہت ہی تعظیم واحترام سے پیش آبیا (۵)۔ اس کی سے ہیں آبیاری اس کی بادشاہ بہت ہی تعظیم واحترام سے پیش آبیا (۵)۔ اس کی سعید کو پھر دبلی بلایا اس مرتبہ تو آپ انہائی علیل سے ہیں آبیار (۵)۔ اس کی

<sup>(</sup>۱) محرسعید، خواجہ: مکتوبات ۲۰ / ۹۵ (۲) ایضاً ۲۲/ ۱۲۲-۲۲۱

<sup>(</sup>۳) محد کاظم شیرازی: عالمکیرنامه ۲۹۳ (۳) ایمنا ۵۹۵

<sup>(</sup>٥) بخآورخان: مراة العالم ٢/١١١

اطلاع دیتے ہوئے خواجہ محمد سعیدا ہے برادرگرامی خواجہ محمد معصوم کو لکھتے ہیں کہ مرہند ہے دور دبلی جاکر آپ سے دوری کا جواحساس مجھے ہور ہا ہے وہ بیان سے باہر ہے اور نگزیب کے اظہار عقیدت کا تذکرہ کرتے ہوئے بتایا ہے کہ گزشتہ چارروز سے بادشاہ بڑے اہتمام سے کھانا اپنے ہاتھ سے تیار کر کے میر ہے لئے بھیج رہا ہے(۱) میداور نگزیب کے ساتھ خواجہ محمد سعید کی آخری ملاقات تھی کیوں کہ ای سفر دہلی سے واپس سر ہند جاتے ہوئے سنجا لکہ کے مقام برآب کا اے وصال ہوگیا (۲)۔

حضرت خواجہ محموم کی تحریرات سے تو واضح الفاظ میں یہ حقیقت عیاں ہوجاتی ہے کہ آ پ با قاعدہ ایک جامع پروگرام کے تحت اور نگزیب کو ملک میں تروی شریعت اور احکام اسلامی کے نفاذ کے لئے تیار کررہ سے مائے اپنی جائے اور اسے اسلامی احکام اور شرعی امور سے آ راستہ تھے باری باری اور نگزیب کے پاس جاتے اور اسے اسلامی احکام اور شرعی امور سے آ گاہ کرتے رہے تھے، اس کے علاوہ آپ نے اپنی جوسفر و حضر میں اس کے ساتھ رہ کرتروی اور نگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے ہی دی تھی جوسفر و حضر میں اس کے ساتھ رہ کرتروی خریعت کے لئے راستہ ہموار کرتے رہے۔

اورنگزیب کی کفار ہند کے خلاف مہمات کوانہوں نے کئی مرتبہ جہاد کا درجہ دے کراس کی حوصلہ افزائی کی ، تخت نینی کے بعدا ہے جہاں بہت سے سیاسی خطرات سے نیٹنا تھا وہاں اسے بدعتیوں اور بدعقیدہ فرقوں ہے بھی مقابلہ در پیش تھا اسی عہد کی یادگار حضرت خواجہ محمد معصوم کا ایک مکتوب ہے جس میں آپ نے اسے فنای قلب کی حقیقت ہے آگاہ کرتے ہوئے کھا ہے کہ وہ اان دنوں جس'' امر خطیراور جہا دکبیر'' میں مصروف ہے، اس میں بظاہروہ اس کے ساتھ شر یک نہیں جیں کین باطنی طور پرتم مجھے اپنے ساتھ تصور کرو، فرماتے ہیں:
اس کے ساتھ شر یک نہیں جیں لیکن باطنی طور پرتم مجھے اپنے ساتھ تصور کرو، فرماتے ہیں:
در یہ مقر و جہاد کہیر کہ دریں ایا م عنان توجہ واقبال باّں مصروف است دریافت دولت ملازمت دور وجہاد کیر کہ دریں ایا م عنان توجہ واقبال باّں مصروف است در ایک نے موطن و داخل نہیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سدر ہی موطن و داخل نہیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سدر ہی موطن و داخل نہیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سدر ہی موطن و داخل نہیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سدر ہی موطن و

معرکدازخدمت عالی جدانیست وہمہ جامعیت معنوی دارد.....(۱)
اورنگزیب نے حضرت خواجہ محم معصوم سے دائی صحبت کی درخواست کی جے آپ نے
اپنے والدگرامی حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی قدس سرہ کی وصیت کے مطابق قبول نہ
فرمایا لیکن بھی بھی اس کے انتہائی اشتیاق کے باعث اور ترویج شریعت کی تاکید کے لئے

آپاس کے پاس تشریف لے جاتے تھے،معاصرمولف کابیان ہے:

(حضرت مجدد الف نانی) دعا کرده اند که شا (خواجه محمد معید وخواجه محمد معصوم) مصاحب سلطان نه شوید الحمد لله جم چنال بوقوع بیوست که سلطان شاه جهان پادشاه علیه الرحمته بسیار مصاحبت ایشال می خواست میسر نه شد الا نادز اوصلاح آثار .....اورنگزیب سلمهٔ مرید ایشال (خواجه محمد معصوم) گردید دوام صحبت

ايثال ي خواست قبول نه كردند ..... (٢)

اس فتم کی وصیت حضرت خواجه محمد معصوم نے اپنے فرزند بزرگ شیخ محمد صبغة الله کو بھی کی خیر منظم کی وصیت حضرت خواجه محمد معصوم نے اپنے فرزند بزرگ شیخ محمد صبغة الله کو بھی کے '' ضرورت کلی'' کے بغیر سلاطین کی صحبت اختیار نہ کرنا:

صحبت سلاطين بيضرورت كلى اختيارنخو المرنمود....(٣)

لیکن داراشکوہ کے سہارے سرگرم ممل آزاد خیالی اور بے دینی کی تحریکوں کے معاشرت پراٹرات کوختم کرنے کے لئے اس وقت اور نگزیب کی مصاحبت اختیار کرناعین ضرورت کلی بن چکی تھی (۴)،معاصر مورخ کابیان ہے:

تكريم مخصوص گشت (۵)

۔ آپ کے صاحبزادے خواجہ سیف الدین نے بیکی لکھا ہے کہ اورنگزیب محبت سے آپ کوسفرخرچ بھیج کر دہلی آنے کے لئے کہا کرتا تھا (۲)۔

<sup>(</sup>١) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢٩/٥/٢

<sup>(</sup>٢) محدامين بدخش: نتائج الحرمين ١٤٨-الف (٣) صفراحمه: مقامات معصوى /٢٦٣

<sup>(</sup>س) تفصیل کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذا کاعنوان" داراشکوہ کے عقائدومصاحبین دارا"

<sup>(</sup>۵) بخاورخان: مرأة العالم ٢/١١١ (١) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١٥٦/١٢٨

## فرزندان خواجه محمعصوم اورنگزیب کی مصاحبت میں

حضرت خواجہ محمد معصوم کے چھ فرزندان گرامی تھے بیسب اورنگزیب کے نزدیک ''بغایت معزز'' تھے،معاصر مورخ کابیان ہے:

از جمله پسران آن مرحوم شش مخدوم زاده بفضائل و کمالات صوری ومعنوی اشتهار دارند دنز دحضرت ظل الهی بغایت معزز اند.....(۱)

یہ صاحبزادگان آپ کے حین حیات اور وصال کے بعد بھی اور نگزیب سے منسلک رہے تھان میں سب سے زیادہ '' ربط وضبط'' خواجہ سیف الدین کا اور نگزیب کے ساتھ تھا، خاندانی تذکرہ نویس نے لکھا ہے کہ اور نگزیب کی مکرراستدعا پر اور الہامی طور پر حضرت خواجہ نے خواجہ سیف الدین کو اور نگزیب کے '' ارشاد'' کے لئے بھیجا:

حضرت ایثال بعد الحاح وطلب بادشاه خلد مکان بلکه بموجب الهام رحمٰن آل مخدوم زاده رارخصت واجازت حضورلا زم السرور برای ارشادخلیفه ُوفت و دیگر طالبان فرمودند (۲)

جیسا کہ ہم بار بارلکھ چکے ہیں کہ حضرات مجدد سے کا اورنگزیب کے منسلک رہنے کا مقصد ترویج شریعت کے لئے اس سے احکام صادر کروانا اوراس کی باطنی تربیت تھا، حضرت خواجہ سیف الدین در بارد ہلی ہے حضرت خواجہ محمد معصوم کو اورنگزیب کی تعلیم سلوک میں روز بروز ترقی کا ذکر کرتے ہوئے کسے ہیں کہ اورنگزیب کہتا ہے کہ تعلیم سلوک سے پہلے ہجوم خواطر سے میرادل شک تھا لیکن منازل سلوک طے کرنے کے دوران مجھے حظ وافر نصیب ہور ہا ہے میرادل شک تھا لیکن منازل سلوک طے کرنے کے دوران مجھے حظ وافر نصیب ہور ہا ہے اورامورد بی سے متعلق اس سے جو پچھ کہا جاتا ہے بلاتکلف قبول کرلیتا ہے، لکھتے ہیں: اورامورد بی نے متعلق اس سے جو پچھ کہا جاتا ہے بلاتکلف قبول کرلیتا ہے، لکھتے ہیں: باوشاہ دین پناہ را در خدمت حضرت اخلاص بنوع دیگر است از ذکر لطائف و ذکر سلطانی گزشتہ بہ ذکر نفی واثبات مقید است سے ازیں راہ خیلے محفوظ است

<sup>(</sup>۱) بخآورخان: مرأة العالم ۲/۳۱ م (۲) صفر احمد: مقامات معصوى ۲۳ م

ولی گوید که پیش ازیم من از جموم خواطر دل تنگ بودم ..... به رخصت کردن فقیر راضی نمی شود بالجمله امید وار توجه نائبانهٔ حضرت است ..... در امور دین آنچه گفته می شود با تکلف قبول می نماید ..... (۱)

حضرت خواجه محرمعصوم نے اورنگزیب کوایک خطالکھا جس میں اس کی باطنی کیفیت پر اطمینان کا اظہار فرماتے ہوئے وضاحت کی ہے کہ میرایہ فرزند جواس وقت تمہارے پاس مرکز میں تمہارامنظور نظر ہے، امر معروف ونہی منگراس کی زندگی کا مقصد وحید ہے، میں اس پر الله تعالیٰ کاشکر ادا کرتا ہوں کہ تم نے اس "طمطراق بادشاہت و دبد ہے سلطنت' کے باوجوداس کے کے ہوئے کلمات حق کو قبول کرلیا، لکھتے ہیں:

نقیرزاده منظورنظر قبول گشته واثر صحبت بحصول انجامیده واز امر معروف و نهی منکر

که شیوهٔ فقیرزاده است اظهار شکر و رضا مندی نموده است شکر خدادندی جل شانه

برین عطیه بجا آوردوسب از دیا دوعا گوئی گردید چهمتی است که باین بهمطمطراق

بادشا بهت و دید به سلطنت کلمه حق بسمع قبول افتد و گفتهٔ تامرادی موثر شود (۲)

شان فقر دیکھئے کہ حضرت خواجہ محمد معصوم نے اپنے فرزندگ سعی برائے تروت کی شریعت

کے سلسلہ میں اور نگزیب کے سامنے کہے گئے جملوں کو درخواست نہیں کہا بلکہ کلمہ حق کہہ

گرفقر کی شان استغنا کو قائم رکھا اور با دشاہ کا شکریہ ادا کرنے کی بجائے اس پر الله تعالیٰ کا

شکرادا کیا۔

حضرت خواجہ محمد معصوم ،خواجہ سیف الدین کے نام اپنے ایک مکتوب میں اورنگزیب \* کی باطنی ترقی اور عروج کا حال سن کراس پراطمینان کا اظہار کرتے ہوئے بیخوشخری دیتے میں کہ عنقریب بادشاہ کوفنای قلب حاصل ہوجائے گی جودرجات ولایت میں سے ایک اعلیٰ مقام ہے ، فرماتے ہیں :

آنچه دراحوال پادشاه دین پناه سلمه ربه مرقوم نموده بودنداز سریان ذکر در لطائف و

<sup>(</sup>١) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١١/١١

<sup>(</sup>٢) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢٩٨/٢٢١/٣-٢٦٨

حصول سلطان ذکر و رابطه وقلت خطرات و قبول کلمهٔ حق و رفع بعضی منکرات و ظهور لوازم طلب بهمه بوضوح بیوست، شکر خداوندی جل شانه بجا آورد در طبقهٔ سلاطین این نوع امور تکم عنقای مغرب دارد.....این درویش از انچه وظیفهٔ نقیر ست از دعاوتو جه فارغ نیست وصلاح ظاهر و باطن شانرا در بوزه گر باطن ایشان ست از دعاوتو جه فارغ نیست و صلاح که درین نزد یکی بفنای قلب مشرف را به نبست اکابر معموری یا بد و امید و ارست که درین نزد یکی بفنای قلب مشرف شوند که درجهٔ اولی ست از درجات و لایت و این معنی را درخق ایشان قریب الحصول می یا بد .....(۱)

حضرت خواجہ محمد معصوم کے ایک مکتوب بنام خواجہ سیف الدین کا تو موضوع ہی '' شرح احوال سلطان وقت ہے۔'' لکھا ہے کہ بادشاہ پر اس وقت جس فتم کے باطنی احوال کا انکشاف ہور ہا ہے۔ طبقہ سُلاطین میں یہ امور غرائب روزگار میں سے ہیں، بادشاہ کے جو انکشاف ہور ہا ہے۔ طبقہ سُلاطین میں یہ امور غرائب روزگار میں سے ہیں، بادشاہ کے جو احوال خواجہ سیف الدین نے درج کئے تھے آپ نے با قاعدہ ان کی تحقیق کے بعدان پر نہ صرف اطمینان کا اظہار کیا ہے بلکہ فرحت وانبساط کے ساتھ لکھا ہے کہ اس حال میں قریب ہے کہ میں خودرقص کرنے لگوں، فرماتے ہیں:

مکتوب مرغوب رسیده خوش وقت ساخت آنچه از احوال پادشاه دین پناه مرقوم نموده بودند بهمه بوضوح انجا مید در طبقهٔ سلاطین ظهور این نوع امور ازغرائب روزگار است .....این حالت مبرایفنای نفس ست ......از مطالعهٔ آن خطبها نمود نزدیک بودکه رقص کند.....(۲)

خواجہ سیف الدین کی خدمت میں اورنگزیب نے منازل سلوک اس سرعت اور کامیابی کے ساتھ طے کرلیں کہ نوبت یہاں تک جا پہنچی کہ جب خواجہ سیف الدین نے بادشاہ کی مجالس کا تذکرہ اپنے عریضہ میں کیا تو آپ نے جواباً لکھا کہ اب اس متم کے اسرار کا ظہور ہوتوان کو پوشیدہ رکھنالازم ہے، فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) محمعهوم، خواجه: مكتوب ۲۹۹/۲۲۰/۳ (۱) ايضاً ۲۸۷/۲۳۲/۳۱

نوشته بودند که در مجالس سلطانی طرفهٔ اسرار لازم الاستتارجلوه مید بهند و تجر دوخول بال محافل بعروج و نزول خاص ممتازی سازند ...... احوال بندگان حضرت (اورنگزیب) برنگاشته بودند که از وسعت لطیفه اخفی ومناسبت تام با ن خبر مید بهند از دلی مطالعه آن ذوقها کردلطیفه اخفی اعلای لطا نف است و ولایت آن فوق سائر ولایت ست و این لطیفه را خصوصیتی ست خاص بسرور کائنات و مفح موجود این ست و این لطیفه را خصوصیتی ست خاص بسرور کائنات و مفح

خواجہ سیف الدین اورنگزیب کی باطنی کیفیات سے حضرت خواجہ محرمعصوم کو با قاعدہ آگاہ کرتے رہتے تھے، اس کے لئے سلوک کا سبق جاری رہا اور وہ مسلسل اس کی مشق بھی کرتا رہا اس نے خواجہ سیف الدین سے کہا کہ وہ حضرت خواجہ سے درخواست کریں کہ مجھ پر غائبانہ تو جہ فرما کیں اس کے جواب میں آپ نے براہ راست اورنگزیب کو جو کمتوب ارسال کیا اس کے چند جملے بہت ہی ہے ساختہ ہیں، ملاحظ فرمائے:

کیفیت سبق باطن را در کتابت فقیر زاده پیش نوشته است بنظر عالی در آمده باشد استمداد توجه کا ئبانه ازین شکته فرموده اند هر چندا زراه دعا گوئی قدیمی سابقاً هم اکثری بدعا و توجه آنخضرت مشغول بوده ...... ادای خدمات و لوازم خیرخوا بی فقیر زاده (خواجه سیف الدین) منظور نظر عالی شده موجب سعادت و باعث امتیاز گردیده ..... و بعزلت و عدم اختلاط خوکرده و بسحبت چندانی سری نداشت لیکن محض خیرخوا بی اور ابرین معنی آورده است .....(۲)

خواجہ سیف الدین اور اور نگزیب کے تعلقات تعلیم سلوک سے بڑھ کرمجت، شفقت اور الفت میں بدل چکے تھے ایک خط میں حضرت خواجہ محمد معصوم کو لکھتے ہیں کہ مجھے آنجناب سے ملاقات کا اشتیاق اس وقت حد سے زیادہ ہے لیکن بادشاہ جانے کی اجازت نہیں دیتا (۳)۔

rzr-rzr/rrz/rizi (r) rx·/rrr/rizi (1)

<sup>(</sup>٣) سيف الدين، خواجه: مكتوبات ١٢/٣

ایک کمتوب میں خواجہ سیف الدین نے اسے واضح الفاظ میں بتایا ہے کہ تیرے ساتھ آشنائی کے مقاصد میں سے ایک اہم مقصد معاشرے میں سے ظلم کوختم کروانا ہے (۱)۔ حضرت خواجہ محمد معصوم کی کوششوں سے اورنگزیب روز بروز احکام اسلام کے اجراء، تروی شریعت اور اسلام کی سربلندی کے لئے اہتمام کرتا رہا جس کے مثبت نتائج برآ مد ہونے شریعت اور اسلام اور شعائر میں آمن وامان، رونق اسلام اور شعائر اسلام میں قوت آ نے پراللہ تعالیٰ کاشکراداکرتے ہوئے کھا:

حضرت سلطان اسلام ظل الله تعالی علی الا نام باسط مهاد العدل والانصاف بادم اساس الجور والاعتساف مسلم حضرت امیر المونین انار الله بر بانه میرساند واظهار نیاز مندی و خاکساری وادای شکر و ثنا بنعمت امن وامان ورونق اسلام و توت شعائر آن می نماید و بوظیفه دعای از دیا دعمر وابهت و ظفر و نصرت که از مدت مدید بآن انس و الفت یافته است مسلم قاب دولت و سلطنت برافق مجدوعلی تابان بادسسه (۲)

اورنگزیب کی تحت نثینی (۱۰۱۰ه/۱۹۵۸ء) کے بعد حضرت خواجہ محم معصوم صرف دس سال بقید حیات رہے اور ۱۰۷۹ه/۱۹۲۹ء کو آپ کا وصال ہو گیا اس مختصر مدت میں آپ نے جسمانی ضعف و نا توانی کے باوجود جس جامع پروگرام کے تحت اورنگزیب کی ظاہری و باطنی تربیت کی اس کی مختصری روداد آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔

اورنگزیب کوحضرت خواجہ محمد معصوم سے انتہائی الفت تھی آپ کو گھٹنوں ہیں در در ہتا تھا جس کے باعث آپ چل پھرنہیں سکتے تھے اورنگزیب نے آپ کے علاج کے لئے ایک

<sup>(</sup>۱) ایفنا ۱۳/۳ (حال بی میں جمیں مکتوبات حضرت مجدد کا ایک ایباخطی نسخه ملا ہے جس کے آخری ورق پر اورنگزیب کا ایک مکتوب خواجہ محد سعید کے نام نقل ہوا ہے، بیالی نسخہ کتا بخانہ شنج بخش مرکز تحقیقات فاری ایران و پاکستان اسلام آباد نمبر ۲۹ ۱۳ میں محفوظ ہے، جس کامتن ہم ای مقدمہ کے گزشتہ باب میں نقل کر بچے ہیں۔ (۲) محد معصوم، خواجہ: مکتوبات ۲۴۳ ۲۲۳

فرنگی ڈاکٹرسکندرکوآپریشن کے لئے سر ہند بھیجا(۱) علاج سے افاقہ کی بجائے مرض میں شدت آگئ۔ اس سرجن کا پورا نام سکندر بگ (Sikandar Beg) تھا جو آرمیدیا (Armenia) کا باشند تھا اور سلیمان شکوہ بن داراشکوہ کا ۱۹۵۸ء میں سرجن تھا (۲) ظاہر ہے یہی سرجن داراشکوہ کی گرفتاری کے بعد اور نگ کے شاہی طبیبوں میں شامل ہوگیا ہوگا جے اس نے پہلے حضرت خواجہ کے آپریشن کے لئے بھیجا پھر آپ کے ظیفہ خواجہ محمد حنیف کا بلی کے علاج کے لئے کا بل روانہ کیا۔

خواجہ محرسعید کے صاحبز ادگان میں سے دو کے ساتھ اور نگزیب کے تعلقات کا بتا چاتا ہے اول آپ کے فرزندگرامی علامہ محرفرخ (۱۹۳۸–۱۱۲۱ه / ۱۹۲۸–۱۹۱۹ء) نے بھی کئی بار اور نگزیب سے ملاقات کی تھی حضرات مجد دیہ میں سے علامہ محرفر خسب سے بڑے عالم تھے اور درس و تدریس آپ کا شغل عزیز تھا، ظاہری علوم میں" پایئہ مولویت" میں بلند مرتبدر کھتے تھے اور دکتر یب نے سیح بخاری آپ سے پڑھی تھی، معاصر مولف شیخ محمر مراد ننگ مشیری نے کھا ہے:

علامه عصر عارف وحید مولا نامحد فرخ شاه ..... جامع بود در علوم ظاہر و باطن کیکن پایئ مولویت راساتر مرتبہ ارشاد فرموده اکثر عمر مبارک رابہ تدریس و تدقیق گزرا نید ندجم غفیراز علماء ومشائخ عصر راشرف شاگر دی حاصل شدہ وسلطان عالمگیر ہم بتقریب ایں توفیق مصدر خدمتہای بلیغہ گردیدہ .....(۳) مقامات معصوی میں بھی ہے کہ اور نگزیب نے سجے بخاری آپ کی خدمت میں پڑھی تھی:

<sup>(</sup>۱) صفراحمد: مقامات معصوی ص ۳۳۱،۲۳۰ (یبی جراح خواجه محمد صنیف کابلی کے علاج کے لئے کابل بھیجا گیا تھا)

<sup>(2)</sup> An Armenian Called Sikander Beg, was surgeon to Suleiman Shikoh, oldest son of Dara, in 1658. (Crawford, p. e: History of the Indian Mdeical Service, Vol.I p. 9, London 1914.)

Manucci, N: Storia Do Mogor. Vol.I p. 286

<sup>(</sup>٣) محدمراد ننك تشميري: تحفة الفقراءااب

بادشاہ خلدمکان سیح بخاری رادر خدمت آل مولوی معنوی خواندہ اند(۱)

ای طرح خواجہ محمہ سعید کے دوسرے صاحبزادے شیخ عبدالاحد وحدت (ف
۱۲۲ه می ۱۲۱ه می ایس کے ساتھ بھی اور نگزیب کوموانست خصوصی تھی ۱۰۱۹ه می ۱۲۹۱ء کو آپ
نے ججۃ الله خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے ہمراہ حج کیا ،سفرسے واپس آئے تو انہیں اور نگزیب نے بلالیا اور آپ تقریباً دوسال تک اس کے ساتھ رہے اور اس کی ملکی مہمات کے دوران لشکر میں قیام کاذکر بھی ملتا ہے (۲)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کے وصال (۹۵۰ اھ) پرخود اور نگزیب نے قطعہ کاری کہا تھاجس کے مصراع

'رفتة زجهال امام معصوم'

ے سال وصال برآ مد ہوتا ہے(۳)۔ آپ کی وفات کے بعد آپ کے فرزندان گرامی اور خلفائے کرام نے اس مشن کو جاری رکھااور اپنی ذمہ داریاں بخوبی نبھائیں۔
ہندوستان کی سیاست اور معاشرت کو ہندوؤں اور شیعوں نے مکدر کر دیا تھا سلاطین مغلیہ نے ان کو بڑے بڑے مناصب دے کر مسلمانوں کے برابر لا کھڑا کیا جو بالآخر ہندوستان کی ملت اسلامیہ کے لئے خطرے کا باعث بنا اکبر کے عہد سے لے کر جہائگیر کے ذمانے تک بیسیاست پر پوری طرح جھائے رہے جس سے ہندوستان کے مسلمان بے کے زمانے تک بیسیاست پر پوری طرح جھائے رہے جس سے ہندوستان کے مسلمان بے مال ہو گئے اور اسلام کوضعف آگیا حضرت مجدد الف ثانی اور آپ کے جانشینوں نے ملاطین کوان کی اس حرکت پر بڑے بخت الفاظ میں تنبیہ کی خواجہ سیف الدین نے بھی سلاطین کوان کی اس حرکت پر بڑے بخت الفاظ میں تنبیہ کی خواجہ سیف الدین نے بھی

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۲۰۱ شیخ محمد فرخ کے حالات، علمی تبحر اور تالیفات کی تفصیل کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۲۰۰۷/۱۳-۱۵

<sup>(</sup>۲) وحدت سربندی: مخلشن وحدت ۱۲۹/۷۵، ۱۲۹/۷۵ اورنگزیب کی بیٹی زیب النساء حضرت وحدت کے ساتھ عقیدت رکھتی تھی اس کے نام آپ کے تیمن مکا تیب موجود ہیں (گلشن وحدت، مکتوب نمبر ۲۵،۲۵) ساتھ عقیدت رکھتی تھی اس کے نام آپ کے تیمن مکا تیب موجود ہیں (گلشن وحدت، مکتوب نمبر ۲۵،۳۵۳) لیکن (۳) مقامات معصومی ۲۵۱ معاصر مورخ بختی ورخ با جنی بنی مصرا ناتقل کیا ہے (مراة العالم ۲ ا ۱۳۳۳) لیکن یہ وضاحت نہیں کی کہ بیاور نگزیب کا ہے۔ صاحب مرة المقامات (۳۳۷) نے پوراقطعۂ تاریخ نقل کیا ہے۔

اورنگزیب کواس سلسلے میں کئی خطوط لکھے کہ ہنوداور روافض کواعزاز (مناصب) نہ دو بلکہ ان
کوذلیل کرو(۱)، ایک خط میں اسے صاف الفاظ میں بتایا ہے کہ دین کی تقویت اور ملت
اسلامیہ کی نصرت صرف اور صرف سلاطین سے وابستہ ہے:

تقویت دین متین ونصرت ملت مبین وابسته به سلاطین عظام است (۲)

خواجہ سیف الدین نے ایک اور خط میں اور نگزیب کولکھا ہے کہ تمہارے ساتھ آشائی کے مقاصد میں سے اہم ترین مقصد ترویج سنت و تو بین اہل بدعت ہے اور یہ کام اس زمانے میں سلاطین کی معاونت کے بغیر محال ہے (۳)۔

مسلمانوں کی حدود مملکت میں آباد غیر مسلم رعایا ہے مسلم طومت ایک ٹیکس لیتی تھی جے جزید کہا جاتا ہے، یہ تقریباً ہر مسلم حکومت کے زمانے میں ذمیوں سے لیا جاتا تھا ہندوستان میں اکبرنے اسے موقوف کر دیا اور اس میں عرصہ تک تبدیلی نہ آئی شاہ جہاں نے اس طرف کما حقہ تو جہ نہ کی ، اور نگزیب نے جب راجپوتوں پر فتح حاصل کی تو ۱۹۰ ھی 191ء (۳) کو جزید نافذ کر دیا ، حضرت خواجہ سیف الدین نے مسلمانوں کی راجپوتوں پر فتح اور ان سے جزید وصول کرنے پر نہایت خوشی کا اظہار کیا کہ اس پر مسلمان جس قدر خوشی منا کیں کم ہے، جزید وصول کرنے پر نہایت خوشی کا اظہار کیا کہ اس پر مسلمان جس قدر خوشی منا کیں کم ہے، اسے اسلام کے لئے اعز از قرار دیا اور لکھا کہ اس سے قبل ہندوستان میں کفار کے ساتھ اس کے بری جنگ ہوئی اور کسی با دشاہ کو ان پر اس سے زیادہ غلبہ حاصل نہیں ہوا اس قسم کی کا میا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا بی نہا نہ دور ان کے مرکز کفر سندوستان بود تیج کی از بادشاہان اسلام بریں
مامیا میا تایں زمان رانا کے مرکز کفر سندوستان بود تیج کی از بادشاہان اسلام بریں

<sup>(</sup>۱) سیفه الدین خواجه: مکتوبات ۲۵/۵۲،۲۰۱ (۲) ایضاً ۸۰/۵ (۳) ایضاً ۱۸۸/۲۱۱۱ (۳) ایضاً ۱۸۸/۲۱۱۱

Aurangzeb and his times p. 163

غلبه محکمرانی کرده باشد تابداخذ جزیه چه رسد که آن در دیگرمما لک هند هم پیش ازین کمتر به دقوع آمده مثل این فتوح را اگر از مقد مات ظهور اما ۴ مهدی موعود شمرده شود بعید نیست .....(۱)

اس کلتوب میں خواجہ سیف الدین نے اور نگزیب کی مہم دکن کو جہاد اعظم قرار دیا ہے کہ فتح دکن کے فوائد میں سے بیہ فائدہ ہوگا کہ مسافر ان حرمین الشریفین کے لئے راستہ پرامن ہوجائے گاوہ خود بھی اور نگزیب کے ساتھ اس جہاد میں شرکت کے متمنی نظر آتے ہیں لیکن ''عوائق وموانع'' ایسے در پیش ہیں کہ سفر کرنے سے معذور ہیں لیکن انہوں نے لکھا ہے کہ وہ از روی باطن تمہارے ساتھ ہیں۔اس جہاد کی اتنی فضیلت ہے کہ اگر عز لت نشین فقراء سالہ اسال ریاضت کریں تواس جہاد کے گر کو بھی نہیں پہنچ سکتے (۲)۔

اورنگزیب نے جزید کا نفاذ علماء اور فقہا کے با قاعدہ اصرار پر کیا، قریب العہد ماخذ مراُ ۃ احمدی (جومعاصرانہ دستاویزات کی روشنی میں لکھی گئی تھی ) میں ہے:

چون ہمگی ہمت والانہمت حضرت اقدس اعلیٰ (اورنگزیب) برتقویت دین متین و رواج شرع متین معروف وجمع امور سلطنت و معاملات مالی و ملکی را در قالب شرعیه در آ ورده رائح می گردانیدند، این آ وان میمنت اقتر ان علماء و فضلاً و فقهاء نظر بردین پروری آنحضرت داشته در باب اخذ جزیداز ذمیان مما لک محروسه که برطریق شریعت غرا و منہاج ملت بیضا لازم و واجب بود بعرص رسانید و حقد ار و روش اخذ آل از کتب فقه نوشته از نظر مبارک گذرانیدند (۳) روش اخذ آل از کتب فقه نوشته از نظر مبارک گذرانیدند (۳)

<sup>(</sup>۱) ايضا ۲/ ۱۱۲

یبال لال را نامہوکتا ہت ہے اس نام کا کوئی راجپوت را نانہیں تھا دراصل مکتوبات سیفیہ کا بیمطبوعہ نسخہ اغلاط سے اس قدر پر ہے کہ پورے متن میں جا بجا خلا ہیں اور شکوک وشبہات بیدا کرر ہاہے ۔۔۔۔

<sup>(</sup>١) الفنالا ١١٢ -١١١ (ملخصاً)

<sup>(</sup>٣) على محمد خان: مرأة احمدي ا/ ١٣ مطبوعه مطبع فتح الكريم ، بمبري ٢٠٠١ ١٥ ١٥

ا- اورنگزیب دین اسلام کوتفویت دینے اور ترویج شرع میں مصروف ہے۔

٢- وه تمام مالي اورملكي معاملات كوقالب شرعيه مين وهال رباب\_

سا- ان دنوں ملک کے علماء وفقہاء نے جب دیکھا کہ بادشاہ دین پروری کی طرف مائل ہے۔ ان دنوں ملک کے علماء وفقہاء نے جب دیکھا کہ بادشاہ دین پروری کی طرف مائل ہے۔ تو انہوں نے ممالک محروسہ کے ذمیوں سے جزیہ لینے کے لئے کہا جوشریعت کے مطابق لازم وواجب تھا۔

مرا واحدی کے منقولہ بالا بیان پرغور کیجے جس کا مولف نہ اور نگزیب کا ملازم تھا اور نہ ہو اور بیٹے اور بیٹے اگرات میں ۱۱۷۵ھ ۱۲۵۱ء کو جی درباری مورخ بلکہ وہ آزاد تھا اور مرکز سے دور بیٹے گرات میں ۱۵۱۵ھ اور ۱۷۱ء کو اور نگزیب کی وفات (۷۰۷ء) سے ۵۴ سال بعد یہ سب کچھ لکھ رہا تھا جس نے ملکی معاملات میں اس پرقانون شریعت کی پاسداری کی ممل طور پروضاحت کردی ہا اور یہ کہ نفاذ شریعت کے لئے اور نگزیب کے اقدام میں حضرات مجدید کے ساتھ ساتھ دیگر رائے العقیدہ علاء بھی شریک کارتھے۔

خواجہ سیف الدین کے قیام دہلی کے دوران شنرادہ محمد اعظم بن اورنگزیب بھی آپ سے بیعت ہوا وہ آپ کا اتنا احترام کرتا تھا کہ کھانے کے وقت آپ کے ہاتھ خود دھلوا تا تھا(۱)

حضرت خواجہ محرمعصوم کے وصال (۷۹ اھ) کے قریب خواجہ سیف الدین واپس سر ہندآ گئے تھے لیکن جلد ہی اور نگزیب نے پھر دہلی بلالیا (۲) اس کی تقدیق کتب تاریخ سے بھی ہوتی ہے، وصال کے اگلے ہی برس ۱۰۸۰ھ/۱۹۲۹ء کو خواجہ سیف الدین اور نگزیب کی تربیت میں مصروف نظرآتے ہیں، شان فقر دیکھئے کہ آپ نے اور نگزیب جیسے درویش صفت بادشاہ کے کل میں رہنا پہند نہیں فر مایا بلکہ کل مے محافظ کا گھر آپ کے قیام کے لئے مقرد کردیا گیا تھا، ما ثر عالمگیری میں ہے:

سيزد بم محرم (١٠٨٠ه) بعدم دوريكياس شب ازراه باغ حيات بخش ياتش خانه

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: كمتويات ١٩٩/٢٣٢ صفراحمه: مقامات معصوى ٢٣٦-٢٣٣

<sup>(</sup>١) الينا

که مسکن حقائق ومعرفت آگاه شیخ سیف الدین سبرندی مقرر بودنزول فیض شمول بادشاه غربا نواز فقیر دوست منظرانوار برکات گردید ساعتی بتذکار کلمات افادت آثار صحبت داشته و شیخ ندکور را در اقرانش با کرام برداشته بدولت خانه تشریف آوروند (۱)

یمی چوکیدار کی حجمونیز می تخمی جہاں اور نگزیب منازل سلوک طے کرتا تھا ایک باراس نے یہیں طعام ماحاضر کھایا اورمجلس سکوت میں شریک رہا:

بادشاه دین بناه شب شنبه که شب سوم این ماه باشد به منزل نقراء آمده از نتم اطعمه بادشاه دین بناه شب شنبه که شب سوم این ماه باشد به منزل نقراء آمده از نتی طعمه بخلس سکوت نیز به تکلف از آنچه حاضر بود تناول فرمودند وصحبت طولانی گشت و مجلس سکوت نیز درمیان آمد معاملهٔ بقارابه وضوح تام می فرمایند که مدرک می گردد .....(۲)

حضرت خواجہ محمد معصوم کے دوسرے صاحبزادے ججۃ الله محمد نقشبند ٹانی (۱۰۳۳–۱۰۳۵) معام ۱۰۳۳ کے ساتھ منسلک رہے اور موانست کی نوبت کی اور نگزیب کے ساتھ منسلک رہے اور موانست کی نوبت یہاں تک پہنچی کہ بادشاہ کے لئے آپ کوجدا کرنامشکل ہوگیا۔

خواجه محد نقشبند ٹانی نے ایک'' رسالہ در تحقیق معنی تو به ومرا تب آل' تالیف کیااور دوسرا رسالہ'' درشرح اسای حسنہ و بیان فضیلت و اجر قاری'' بھی مرتب کیا اور اور نگزیب کے مطالعہ کے لئے بھیجنے کا وعدہ کیا (۳)۔ اور ان کے بعض اقتباسات بھی ایک خط میں نقل کئے (۴)۔ خواجہ نقشبند نے ابنا ایک اور رسالہ'' در ضبط گنا ہان صغیرہ و کبیرہ و نصائے'' بھی تالیف کیااور اسے اور نگزیب کی خدمت میں ارسال کرنے کا وعدہ کیا ہے(۵)۔

خواجہ محمد نقشبند ٹانی نے پہلا حج اپنے والدگرامی حضرت خواجہ محمد معصوم کے ہمراہ ۱۹۸۸ھ/۱۹۵۸ء کو کیا تھا اس کے بعد دومرتبہ پھر حرمین الشریفین کی حاضری نصیب ہوئی آپ نے دوسرا حج ۱۹۸۹ھ/۱۹۷۸ء کو کیا اور اور نگزیب کے کہنے پر آپ نے اس مبارک

<sup>(</sup>۱) مستعدخان ساقی: مَاثر عالمگیری ۸۳ (۲) سیف الدین، خواجه: مکتوبات ۱۹۸/۱۳۲

<sup>(</sup>٢ محمر نقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول الى الله والرسول ١٩/١٩/

٥١/٣٨/١١ (٥) ايد اَ ١٢٥-٢٥١ (٥)

سفر کے لئے براستہ دکن جانے کا ارادہ کیا اس سفر میں حضرت وحدت، شیخ خلیل الله اور شیخ محمد پارسا بن خواجہ محمد نقشبند ثانی بھی ہمراہ تھے۔ اور نگزیب ان دنوں خود دکنی مہمات کے سلسلے میں دکن میں سرگرم عمل تھا اور آپ کوعرصہ تک تعلیم سلوک کے لئے دکن میں روکے رکھا (1)۔

ایک مکتوب میں اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ بادشاہ نے اثنای راہ روک لیا اور اس نے دست خاص سے مکتوب لکھ کرمجھے بلالیا، اس نے اپنے بیٹے شنرادہ محمد کام بخش کومیرے سپر دکرتے ہوئے اسے تعلیم سلوک کے کہا تو ہم نے اسے اپنے حلقہ میں شامل کر لیا، لکھتے ہیں:

درا ثنای راه فرمان بادشاه دین بناه به دستخط خاص مشمل بر کمال اشتیاق واختصاص رسید، به موجب مهر با نیهای آنخضرت خود را به خدمت ایشال رسانید عنایات به غایات فرمودند و درین موسم رخصت نه نمودند و بادشا بزاده محمد کام بخش را در حضور خود طلبید ه به این فقیر سپر دند که من جم در صحبت بزرگان اینال این طریقه علیه ظلما یافته ام شاجم از ایشال استفاده نمائید و بخدمت ایشال مشغول شوید حسب الامر فقیر بادشاه زاده را مشغول ساخت محظوظ کشتند .....(۱)

خواجه محرنقشند ٹانی نے ایک کمتوب میں اورنگزیب کو'' امام اکبر بادشاہ دین پروروارث سیدالبشر علیہ وعلیٰ آلہ الصلوٰ ۃ والسلام'' جیسے بامعنی لقب سے مخاطب کیا ہے(۳)
خواجہ محرنقشند نے اورنگزیب سے جانے کے لئے اجازت مانگی تواس نے آپ کومزید
رکنے کے لئے کہااور بتایا کہ وہ اس وقت بادشاہ کی مرضی کے بغیر نہیں جاسکتے ، لکھتے ہیں:
چومرضی آنخضرت ظل الہی مدظلہ العالی درا قامت ایں نا قابل و دوراز کارامسال
دریں دیار (دکن) ست آل راسعادت خود دیدہ ومسلوب الاختیار گردیدہ (۴)

<sup>(</sup>۱) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٣٨-٣٢/٣

<sup>(</sup>٢) محرنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول ا/٥٦/ ١٨ (٣) الصنا ا/٥٨ /١١، الما /١٠٨ (٢)

<sup>(</sup>٣) الضّا /١١٠/٨١١

ایک اور مکتوب میں بادشاہ کو'' مقتدای جرگۂ اسلام وکا فیمسلمین'' لکھاہے(۱)۔ اورنگزیب کے تائید دین اسلام، اتباع سید المرسلین اور ترویج طریقۂ نقشبند سے بر اطمینان کا اظہار بھی کیاہے(۲)۔

خواجہ محرنقشند ٹانی اورنگزیب کی دکنی مہمات کے دوران عرصہ دراز تک اس کے ہمراہ رہے، اسے کئی مقامات پر فتح کی بشارت بھی دی چنانچہ حیدر آباداور بیجا پور کی فتح کے سلسلہ میں اسے خوشخری دینے کاذکر تو مقامات معصومی میں بھی آیا ہے (۳) چھسال تک قیام دکن کا ذکر ملتا ہے (۳) چیسال تک قیام دکن کا ذکر ملتا ہے (۴) چند ماہ لشکر کے ساتھ بھی رہے (۵)۔

۱۹۹۱ه/۱۹۷۱ء کو اورنگزیب کے ساتھ شولا پور (ازشہر ہای دکن) میں قیام رہا(۲)
پھردکن ہی میں تنخیر بیجا پور کے بعد ۱۹۹۱ه/۱۹۸۱ء کو والئی بیجا پورا بوالحن کی دختر ٹانی کے
ساتھ خواجہ محمد نقشبند کے صاحبزاد ہے شخ محمر کا نکاح خوداورنگ کے کہنے پر کیا گیا (۷)۔
ان امور سے فارغ ہو کرخواجہ محمد نقشبند ٹانی پیرانہ سالی کے باوجود تیسری مرتبہ سفر حج
اختیار کرنے کے لئے آمادہ ہوجاتے ہیں ادھر حال یہ ہے اورنگزیب کو آپ کی جدائی کی
طرح بھی قبول نہیں آپ نے گئی احباب کو اس سلسلے میں خطوط کھے ہیں کہ اورنگزیب جانے
کی اجازت نہیں دیتا بلکہ نوبت یہاں تک پہنچ جاتی ہے۔

باوجودی که بادشاه دین بناه از کمال اخلاص ازخود جدانمی فرمودند.....(۸) آپ بصد کوشش اجازت لینتے ہیں لیکن بحری راستے سے نہیں جاسکتے کہ اس راہ میں

<sup>(</sup>۱) اینا / ۲۱/ ۱۳ (۲) سرا / ۱ اینا / ۲۹/ ۱۸ (۱)

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ٥٣٢ (٣) كمال الدين محمداحسان: روضة القيوميه ١١١/٣

<sup>(</sup>۵) الينا ۱۱۵/۳ التا القبول (٦) محمنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول ١٥٩/١٥٥

<sup>(2)</sup> مستعدخان ساقی: مَاثر عالمگیری ۳۱۳، وسیلة القبول ۹۳/۵۲/۲ (اس نے بل شیخ محمر کی پہلی بیوی کا جو خواجہ سیف الدین کی صاحبزادی تھیں انتقال ہو گیا تھا۔ایصا ً)

نيز ملاحظه بوثجرهُ اولا دخواجه نقشبند ثاني درتعليقات كتاب حاضر

<sup>(</sup>٨) محرنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول ا / ١٢٣ / ١٣٩،

یور پی تاجرائے جہاز لئے کھڑے ہیں اور ہندوستانی مسافروں کولوٹ لیتے ہیں (۱)۔اس لئے آپ خفکی کے رائے سفر کرنے کو ترجیح دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ میں سفر کے دوران مع اہل وعیال کابل، بلخ، بخارا،عراق، بغداد اور شام سے ہوتا ہوا حرمین الشریفین پہنچوں گا(۲)۔

خواجه محمد نقشبند ثانی نے بیتیسرا سفر جج ۱۹۱۳ه او ۱۲۹۱ و اختیار کیا، عقیدت مندوں نے کئی مقامات پر قیام کرنے کیلئے مجبور کیا، آخر ۱۹۹۱ھ / ۱۲۹۵ء کو حرمین الشریفین کہنچ (۳) ۔ آپ نے اس سفر پر جاتے ہوئے کابل سے بادشاہ کو جو خطاکھا ہے اس سے آپ کے اس مبارک سفر کے اختیار کرنے کے انتہائی ذوق اور مقامات مقدسہ سے اپنی بے بناہ عقیدت کا ظہار ہوتا ہے (۳) ۔

حضرات مجددیہ نے اور نگزیب کی مہمات دکن کو فدہبی بنیادوں پر جہاد کا درجد یا تھا اور
اس میں خود اپنی شمولیت کو سعادت قرار دے کر اس کی حوصلہ افزائی کی تھی جس طرح
اور نگزیب کی دوسری ملکی پالیسیوں میں ان حضرات سر ہند (اولا دحضرت مجدد) کو خاص عمل
فطل حاصل تھا اسی طرح '' دکن پالیسی'' میں بھی یہی حضرات کا رفر ما نظر آتے ہیں حتیٰ کہ
سقوط گولکنڈہ کے بعد والی گولکنڈہ کی بیٹی سے حضرت ججۃ اللہ محمد نقشبند ٹانی کے فرزند شخ محم عمر
کی شادی اور عرصہ دراز تک دکن میں علالت کے باوجود خواجہ محمد نقشبند ٹانی کا اور نگزیب کے
ساتھ قیا م اس کی نشاندہ سے کے کئی ہے۔

اورنگزیب کے مخالف اور مشہور شیعی مورخ نعمت خان عالی نے اورنگزیب کے محاصرہ و پر گولکنڈہ کے واقعات کے تحت اسی طرح حضرت مجدد الف ثانی کی اولا دکو ہدف تقید بنایا

<sup>(</sup>۱) الفا:۱/۲۸/۲

اس سلسلے میں پروفیسر چودھری نے بحر ہند کے راستہ تمام تجارتی روٹ واضح کردیے ہیں املاحظہ ہو: ۲۰۵۸ء نامار خون سراد میں اور میں است کے داستہ تمام تجارتی روٹ واضح کردیے ہیں املاحظہ ہو:

Trade and Civilisation in Indian Occan by K.N. Chaudhuri, Dehli, 1985.

<sup>(</sup>١) وسيلة القول ١٠/٥٠/١٩

<sup>(</sup>٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١١٩،١٠١/٣

<sup>(</sup>٣) وسيلة القول ١/٢٥/٨٩

افتراء و زور و بہتان فال و خواب خواجگان شید و خدعہ دعوت شیخان سر ہندی وطن(۱)

حضرت خواجہ محممعصوم کے فرزندان گرامی باری باری اورنگزیب کے پاس جاتے تھے بعض اوقات صاجز ادگان بیک وقت بھی موجود رہتے تھے (۲) حضرت خواجہ کے فرزند خواجہ عبید الله ملقب بہ مروج الشریعت (۱۰۳۸–۱۹۲۱ء) نے بھی اورنگزیب کی تعلیم و تربیت اورنفاذ شریعت کے لئے احکام کے اجراء میں اہم خدمات انجام اورنگزیب کی تعلیم و تربیت اورنفاذ شریعت کے لئے احکام کے اجراء میں اہم خدمات انجام دیں، آپ کے مکتوبات میں سے چندمثالیں پیش کی جارہی ہیں۔

بادشاہ نے آپ سے خط کے ذریعہ مفارقت کا تذکرہ کیا تو اس کا جواب آپ نے لکھا کہ اگر چہ بظاہر طور پر'' بُعد ابدان' ہے لیکن ملاقات کے لئے کثرت آرزومندی کے باعث میں تمہارے یاس ہی ہوں:

احقر فقرابعرض ملاز مان حضور پرنورمی رساند مخلصان ایں جای باوجود ایں ہمہ بُعد ابدان از کثرت آرز ومندی درعداد حاضران محسوب اند واز فرط دعا ہاو خیرخوا ہی درباریافتگان حضور پرنورمعدود (۳)

حضرت مجددالف ٹائی اور حضرت خواجہ مجم معصوم دونوں سلاطین وامراء مغلیہ کو کفار ہند
کو بڑے بڑے مناصب دینے پر تنبیہ کرتے رہتے تھے اور نگزیب کے عہد میں بھی یہ مسئلہ
در پیش تھا، اور نگزیب نے اس مسئلہ میں ان حضرات سے استفسار کیا تو اس موضوع پرخواجہ
عبیداللہ نے بورارسالہ' درعدم تھیل کفار' ککھ کر بادشاہ کوارسال کیا، فرماتے ہیں:
رسالہ در عدم تھیل کفار نوشتہ بطریق تحفہ بحضور عالی فرستاد، امید کہ بہتمام نظر
مبارک درآید ۔۔۔۔۔(۴)

<sup>(</sup>۱) عالى، نعمت خان: وقائع، طبع نولكثور، ١٩٢٨ و،١٢١

<sup>(</sup>٢) رك مقدمه كاعنوان نبائز حضرت مجدداورنگزیب كی مصاحبت مین

<sup>(</sup>r) محمد عبيدالله ، خواجه: خزينة المعارف ١٢١/ ٩٣ (٣) ايينا ١٢٢/ ٩٥

خواجہ عبیداللہ بھی اورنگزیب کی باطنی تعلیم کے لئے مقرر تھے ایک خط کے ذریعہ اس فے اس سلسلے کا کوئی سبق دریافت کیا تو آپ نے اسے لکھا کہ روحانی تعلیم کے لئے جوشق و سبق حضرت خواجہ محموم نے بتایا تھا اس پر کاربندر ہیں اور اس معاملہ میں جو بثارت دی گئی ہے وہی کافی ہے، لکھتے ہیں:

دعا گو پیوسته به دعا ونصرت و اُبهت ظاهر مقیداست و مبشرات می بیند، ..... و بهال بشارت کافی است ان شاء الله تعالی و سبق باطن که از پیردشگیر (خواجه محمر معصوم) به آنخضرت (اورنگزیب) رسیده است چول حصول آل به سعی این حقیر رسیده بود در دعای ترقی باطن نیز بجان می کوشد (۱)

ایک خط میں لکھتے ہیں کہ چونکہ اورنگزیب اس وقت'' تروت کا اسلام'' میں مصروف ہے اس لئے ہم شب وروز اس کے لئے استقامت، ترقی درجات اور عمر میں برکت کے لئے دعا جو ہیں اور اس وقت صلحاء وعلاء کی ایک کثیر تعداد اس کار خیر میں ہمارے ساتھ شریک ہے(۲)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کے وصال کے بعداور نگزیب کوجو خطالکھا ہے اس میں اسے بتایا ہے کہ آپ کے وصال سے بیخیال نہ کرنا کہ ہمارامشن یعنی تروت کے لئے سعیہای بلیغ میں فرق پڑجائے گا بلکہ ہم یہاں سر ہند میں تمہاری استقامت اور ترقی درجات کے لئے دعامیں مصروف ہیں (۳)۔

حضرت خواجہ محم معصوم کے وصال کے بعد خواجہ محمد عبیداللہ مروح الشریعت بہت ممگین \* رہتے تھے(س)، بادشاہ نے آپ کو دہلی طلب کیا تو بیار ہونے کے باوجود وہاں تشریف لے گئے آپ کوتپ دق کاعارضہ تھا(۵)۔

اس بیاری، ضعف و نا تو انی کے باوجود آپ نے دعوت و ارشاد اور ترویج شریعت کے لئے اپنی کوششیں جاری رکھیں، مقامات معصومی کے مولف نے ان الفاظ میں منظر کشی گی ہے:

<sup>(</sup>۱) ایشنا۱۹۸/۱۲۱۱ (۲) ایشنا۱۲۳/۱۳۱۳ (۳) ایشنا۱۲۸/۱۲۱۱ (۱)

عالمی را از ملوک و صعلوک سبب بدایت گشته و سلطان وقت را نوعی به توجه منقاد و مسخر گردانیده ..... یک قشم مراقبه به بادشاه فدکور از توجهات خاص ذبهن نشین فرموده بودند که تا دورهٔ اخیر لذت آن تمام بدن را سرپانه داشته ..... و درآن تشریف تشریف که به باشاه و بادشا بزاده محمد اعظم شاه و المیهآن بادشاه بردو نمودند و جان بخش شا بزاده محمد بیدار بخت فرمودند .....(۱)

ان امور کی تو ضیحات آپ نے اپنے ایک مکتوب بنام خواجہ محمد نقشبند ٹانی میں کی ہیں فرماتے ہیں کہ اور نگزیب میرے علاج کے لئے بہت ہی کوشش کر رہا ہے اس کا شاہی طبیب بھی ہر طرح کے علاج میں مصروف ہے ، ایک روز مجھے بادشاہ نے ملا قات کے لئے در بار میں بلایا تو بہت تو اضع کی مند کو چھوڑ کرمیرے ساتھ نیچ بیٹھا اور بہت ہی تعظیم کی ،حضرت میں بلایا تو بہت تو اضع کی مند کو چھوڑ کرمیرے ساتھ نیچ بیٹھا اور بہت ہی تعظیم کی ،حضرت خواجہ محمد معصوم اور امام غزالی کا بہت ذکر ہوا اور اس قدر مہر بانی کی کہ شاید اس سے قبل کسی کے ساتھ ایک ' رعایت' نہیں کی ہوگی دوسوا شرفیاں اور ہزار روپید دوسرے روز مجھے بھیجا لیکن میں نے قبول نہ کیا اور واپس کر دیا ، بادشاہ کے ساتھ طویل صحبتیں رہتی ہیں زیادہ تر دینی امور زیر بحث آتے ہیں ، چونکہ اس مکتوب گرامی کے الفاظ اس قدر موثر اور اس کا ایک ایک افی لفظ تاریخی نوعیت کا ہاں لئے ہم اس کے بعض جملے یہاں نقل کر دہے ہیں :

بادشاه جیوآل قدر مقید اند درین معالیهٔ فقیر که چه عرض نماید ..... روزی که بملا قات طلبید ندتواضع بسیار نمودند، تمام مندگزاشته پا نمین نشستند و تعظیم نمودند و حرفهای حضرت ایشال (خواجه محرمعصوم) وامام غزالی بسیار ندکورشد ..... بعداز یک چند فتاوی عالمگیری طلبیده و دا دند که مطالعه بکنند چهتم نوشته اند، مهر با نیهای فراوان که بادشاه جیونمودند شاید به کم کسی این قتم رعایت کرده باشند ..... دوصد اشرفی و بزار رو پیدروز دیگرفرستا دند فقیرنه گرفت و واپس فرستا دو در ملا قات ثالث سلطانی حرف بزرگیهائی حضرت (خواجه محمد نقشبند ثانی) بسیار ندکورشد ..... بعض از مقربان خاصهٔ بادشاهی مرید شده اندو مجمد نقشبند ثانی) بسیار ندکورشد ..... بعض از مقربان خاصهٔ بادشاهی مرید شده اندو مجب اخلاص بهم رسانیده .....(۲)

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوى ۳۱۸ (۲) محمد عبيدالله ، خواجه: خزيمة المعارف ۱۲۸/ ۱۲۸ – ۲۵ ا

حفرت خواجہ محمد معصوم کے فرزند چہارم خواجہ محمد انثرف (۱۰۲۳–۱۱۱۱ه/ ۱۰۲۸ ما ۱۰۲۸ میں اورنگزیب کے ساتھ کی مرتبہ ملاقات کا تذکرہ ملتا ہے۔ ۱۲۵۸ ما ۱۲۵۸ کو جب حفرت خواجہ مع خانوادہ خود جج کے لئے جارہ ہے تھے کہ جب دکن پنچ تو اورنگزیب آپ کی زیارت کے لئے گیا یہ وہ ایام تھے جب اورنگزیب کی اپ بھائیوں کے ساتھ تخت نتین کے لئے جنگ کا سلسلہ شروع ہونے والا تھا۔ آپ نے اورنگزیب کو بادشاہت کی بشارت دی تو اس نے کہا کہ اپ فرزندوں میں ہے کی کومیر ساتھ رہنگوں ہے ساتھ رہنے کی اجازت دے دی تو آپ اپ بھتیج خواجہ سعد الدین بن خواجہ محمد سعید اور ساتھ رہنگریب کی اجازت دے دیں تو آپ اپ بھتیج خواجہ سعد الدین بن خواجہ محمد سعید اور اپ فرزندگرا می خواجہ محمد اشرف کو یہیں ہندوستان میں اورنگزیب کے ساتھ رہنے کی ہدایت فرما کرخود خرمین الشریفین کے لئے روانہ ہوگئے ، وہ سفر و حضر میں اورنگزیب کی مامیا بی کے بعد تو فراجہ سیف کے اور اس کے رفیق کار بن گئے (۱) جنگ تخت نتینی میں اورنگزیب کی کامیا بی کے بعد تو صاحبز ادگان اورنگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے دبلی جاتے ہی رہتے تھے خواجہ سیف صاحبز ادگان اورنگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے دبلی جاتے ہی رہتے تھے خواجہ سیف الدین کے ساتھ ایک محفل میں خواجہ محمد اشرف کے قیام کا بھی ذکر ملتا ہے (۲)۔

ایک بارخواجہ محمداشرف عرصہ تک اورنگزیب کے ساتھ رہنے کے بعد سر ہندوا پس آئے تو حضرت خواجہ محمد اشرف عبالس سلطانی کی روداد نہایت اشتیاق سے تی اور ایک مجلس بادشاہ میں خواجہ محمد اشرف نے جس طرح ایک فلفی کے شکوک وشبہات کا جواب دیا اس کی تفصیلات مقامات معصومی میں درج ہیں (۳)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کے چھٹے فرزندخواجہ محمد این بھی ایک ذی علم بزرگ تھے اور حضرت خواجہ محمد معصوم کے چھٹے فرزندخواجہ محمد میں ہی مقیم ہو گئے خضرت خواجہ کے وصال (۷۹) ھے بعد آپ مستقل طور پر دہلی میں ہی مقیم ہو گئے تھے۔ سفر حج سے واپس آ کر دہلی میں ہی طرح اقامت ڈال (۴) دی لیکن سر ہند بھی جاتے رہتے تھے۔

<sup>(</sup>۱) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١/٢٩

<sup>(</sup>٢) صفراحمه: مقامات معصوى ٢٣٧ (٣) ايضاً ٢٢١-٢٢٣

<sup>(</sup>٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢ / ٢ ٢٣٠

اورنگزیب کو ان سے بڑا انس تھا۔ ایک باز جب ۱۰۸۵-۱۰۸۱ (۱۱۷۵) تو ۱۱۷۵ اورنگزیب آفریدی سرداروں کی شورش رفع کرنے کے لئے حسن ابدال گیا(۱) تو اس کا گزرسر ہندہ ہوااس وقت خواجہ محمصد بیق و ہیں تھے اس نے آپ کو دست خاص سے رقعہ لکھا کہ میں کھانا آپ کے ساتھ کھاؤں گا اور ملاقات کا شرف بھی بخشے مولف مقامات معصوی جو اکثر سفر میں رہتے تھے دبلی آتے جاتے ہوئے خواجہ محمد بیق کی مقامات معصوی جو اکثر سفر میں رہتے تھے دبلی آتے جاتے ہوئے خواجہ محمد بیق کی خدمت میں حاضر ہونا ان کا معمول تھا انہوں نے اورنگزیب کا وہ شقہ (رقعہ) آپ سے خدمت میں حاضر ہونا ان کا معمول تھا انہوں نے اورنگزیب کا وہ شقہ (رقعہ) آپ سے کے کراس میں نقل کیا ہے (۲)۔

## شيخ محمر يجيٰ اوراورنگزيب

حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی کے فرزند اصغر شیخ محمد یجی ملقب بہ شاہ جیو (۳)

(ف ۱۹۹۱ه/ ۱۹۸۸ء) ایک عالم ادرصوفی باوقار تھے حضرت مجدد الف ٹانی کے وصال کے وقت کم سن تھاس لئے ان کی تمام تعلیم وتربیت شیخ آدم بنوڑی،خواجہ محمد سعید اورخواجہ محمد معصوم نے کی اور انہوں نے حدیث کی سند حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی ہے لی تھی، حضرت خواجہ محمد معصوم نے ہی انہیں اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دہلی بھیجا تھا، ورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دہلی بھیجا تھا، اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دہلی بھیجا تھا، اورنگزیب کی اس کے ساتھ اکثر نشست و برخاست رہتی تھی اور بادشاہ انہیں انعامات دیا کرتا تھا،معاصر مورخ کابیان ہے:

مکرر بدرگاه سلاطین بناه (اورنگزیب) رسیده،مورد مراحم و اعطاف شامنشای شد(۴)

اورنگزیب نے مددمعاش کے طور پر بھی شاہ محمد یجیٰ کو بہت کچھ دیا تھا اور ان کی ٹروت مندی کی شہرت تھی (۵)۔

<sup>(</sup>١) صديقي منظور الحق: تاريخ حسن ابدال ٩٢

<sup>(</sup>r) صفراحمه: مقامات معصوی ۵۵ س

<sup>(</sup>r) شیخ محریجیٰ (شاہ جیو) کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ۲۱ سا–۲

<sup>(</sup>٣) بخآورخان: مرأة العالم ٢/١٣/٣ (٥) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ا/١١٣

چونکہ شاہ محمہ یجی بھی حضرت خواجہ محمد معصوم کی طرف سے اورنگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے مقرر تھے اور دبلی میں ہی قیام تھا اس لئے آپ بھی اورنگزیب کی باطنی ترقی کا حال حضرت خواجہ کو لکھتے رہتے تھے اس طرح کے ایک خط کے جواب میں حضرت خواجہ نے مسرت کا اظہار کرتے ہوئے لکھا ہے:

صحیفه گرامی .....رسیده مسرت بخش گردید ،حمدالله سبحانه که معافیت اندواز خلیفهٔ عهدم هر بانی بادیدند باعث خوشحالی همه دوستان شد.....(۱)

اس مکتوب میں اورنگزیب کے'' محبت ذاتیہ' کے درجہ تک ترقی کرنے پر بھی اللہ تعالیٰ کاشکرا داکرتے ہوئے لکھاہے:

حضرت امیر که بخبت ذاتید رسید ومور دممسوس فی ذات الله گردید اثر محبت حق بود جل وعلا کهادرا بایس در جه رسانید .....(۲)

## خلفائے خواجہ محمعصوم اور اور نگزیب کی تربیت

حضرت خواجہ مجم معصوم نے ہندوستان کے مسلمانوں کی روحانی تعلیم وتربیت کرنے کے لئے با قاعدہ ایک جامع پروگرام مرتب کیا تھا، اس سلسلے میں آپ نے سارے ہندوستان، وسطی ایشیا، افغانستان اور عربستان میں اپنے مریدین کوتربیت دے کر بھیجا کہ اصلاح احوال کا بیڑ ااٹھا کیں، اس مرتبہ خاکہ کے مطابق آپ مریدین کو پہلے عمومی خلافت دیتے تھے پھر تکیل ومشق کے بعد خلافت مطلقہ ہے بھی نوازتے تھے۔

اس مشن کے تحت آپ نے جواہم ترین قدم اٹھایا وہ'' خلافت مقید'' کا تھا ابتداء میں اٹھا فت کی اس مشم کو مختلف علاقوں تک محدود کیا گیا یعنی کسی کو بخارا کے لئے خلافت دی گئی اور بعض کو ان کے آبائی و علاقائی حدود میں محدود کر دیا گیا کہ وہاں اصلاح وتربیت کا فریضہ انجام دیں اس خلافت مقیدہ کے تحت آپ نے اپنے بعض خلفاء کو صرف اور صرف اور رکھنے اور کر گئی ہے کہ خلافت کے خلافت کے ساتھ'' سفارت'' کا ورجہ اور کر گئی ہے وتربیت کے لئے خلافت دی ، اسے خلافت کے ساتھ' سفارت'' کا ورجہ

<sup>(</sup>۱+۱) محم معصوم، خواجه: مكتوبات ۱۱۸/۲ ..... ۲۰۳-۳۰۳

بھی دیا گیا(i)اور پھران مخصوص خلفاء کے معاون حضرات بھی مقرر کئے گئے اور ان سب ک سعی وکوشش کی با قاعدہ رپورٹ آپ کوملتی رہتی تھی اور نگزیب کی باطنی ترقی کا حال جانے کے لئے آپ اکثر منتظرر ہتے تھے۔

آخرکاران حضرات کی سعی وکاوش مخلصانه میں الله تعالی نے برکت پیدا کی اور بادشاہ میں الله تعالی نے برکت پیدا کی اور بادشاہ می الدین، دین پروراور محسن اسلام بن گیا، اور ہندوستان میں حضرت مجددالف ٹانی اور آپ کے جانشینوں نے اسلام کی جس زبوں حالی، مسلمانوں کی ہے بی اور ہے چارگی کا متعدد مرتبہ بڑے کرب کے ساتھ تذکرہ کیا تھا اس میں بتدریج تبدیلیاں آئیں اور ہندوستان میں اسلام اور مسلمانوں کو اس' بادشاہ دین پرور'' کی'' حمایت واعانت' سے ہندوستان میں اسلام اور مسلمانوں کو اس خام نصیب ہوا، ان امور کی تفصیل اس طرح ہے ہے:

مفتى محمر بإقر لا مورى

اورنگزیب کی تربیت کے لئے حضرت خواجہ نے جن اصحاب کو دہلی بھیجاان میں سب سے نمایاں نام آپ کے خلیفہ مفتی محمد باقر لا ہوری کا ہے ، بیایک عالم ،صوفی با کمال ،مفسراور مولف بھی تھے۔ اورنگزیب نے انہیں لا ہور کا مفتی مقرر کیا تھا (۲)۔ ان کے ایک معاصر عالم ،صوفی اور مصنف شخ محمر مراد کشمیری نے جوان سے ملے بھی تھے ان کے متعلق لکھا ہے کہ خود اورنگزیب نے حضرت خواجہ سے استدعا کی تھی کہ اپنا کوئی خلیفہ میری تربیت کے کے مامور کریں تو آپ نے مفتی محمد باقر لا ہوری کواس کا تھم دیا:

بامر حضرت عروة الوقعي مدتى در حضورظل سبحانى عالمگير بادشاه كه استدعاء رفافت كى از خلفاء كرده بوده گزرانيده (۳)

حضرت خواجه شخ محمه با قرلا ہوری کواینے فرزندوں کی طرح چاہتے تھے (۴)،مقامات

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۵۱۸

<sup>(</sup>٢) شیخ محمہ باقر لا ہوری کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ٥٦٣-٥٥٧

<sup>(</sup>m) محمد مراد تشميري: تحفة الفقراء- قلمي ورق ٣٧- الف

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٣/١٨٨/٢٨٨

معصوی میں لکھا کہ انہیں صرف اور صرف بادشاہ کی تربیت کے لئے خلافت دے کر مرکز میں بھیجا گیا تھا، جہاں اہل لشکر نے بھی ان سے باطنی استفادہ کیا جس کا مطلب ہے کہ اور تگزیب کی ملکی مہمات کے دوران بھی مفتی باقر فوج کے ساتھ رہے تھے، فر ہاتے ہیں:

اور تگزیب کی ملکی مہمات کے دوران بھی مفتی باقر فوج کے ساتھ دہتے تھے، فر ہاتے ہیں:

خلافت ہر بادشاہ خلد مکان ہم از حضرت ایشاں یافتہ اکثری از اہل عسکر رامنخ ساختہ (۱)

خواجہ سیف الدین جو بادشاہ کی تعلیم و تربیت کے لئے مامور کئے گئے تھے اپ ایک
کتوب میں مفتی محمہ باقر لا ہوری کو لکھتے ہیں کہ اور گزیب نے محفل میں کی بار تمہارا ذکر کیا اور
تمہاری صحبت کو نفع بخش تسلیم کرتے ہوئے تم سے فیضیاب ہونے کا متمنی ہے، لکھتے ہیں:
چند بار ذکر خیرشا بادشاہ دیں پتاہ نمودہ روزی فرمودند کہ بہ ہے محمہ باقر عجب سکری
داردوا تنفاعی در صحبت او تحقق است کتابت شارابہ شوق تمام مطالع نمودند د گفتند کہ
بر صحبت بسیار ترغیب نمودہ اند فقیر برای جواب بجداست وعدہ کردہ اندامیدست
کے عفقریب بحصول انجامد (۱)

حفرت خواجہ محمعصوم کے فرزندوں میں سے خواجہ سیف الدین نے اور تگزیب کی باطنی تربیت اور مرکز میں اور تگزیب کے ساتھ رو کر ترویج شریعت کے سلسلہ میں سب سے نمایاں خد مات انجام دی تھیں ان کی غیر موجودگی میں بہی فریغنہ مفتی محمہ باقرادا کرتے تھے، خواجہ سیف الدین نے اپنے ایک مکتوب بنام مفتی محمہ باقر میں ان امور کی طرف اشارہ کیا ہے (۳)۔

خواجہ سیف الدین ایک اور مکتوب میں مفتی محمد باقر کو بادشاہ کی ان کے ساتھ والہانہ مجت کا تذکرہ کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ بادشاہ تمہارے حقوق کا معترف ہے، اس نے خوشکو ارلحات کے دوران تمہارا ذکر کیا ہے اور اظہار مجت کے طور پر تمن تو لے عطر تمہارے لئے بھیجا ہے، لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) مغراحمه: مقامات معموی ۱۵۳ (۲) سیف الدین و خواجه: مکتوبات ۱۹۹/ ۱۹۹۱ (۳) ایننا ۱۹۸/ ۱۹۸۱

بادشاہ دیں پناہ بحقوق شامعتر ف اند دبہ خوش وقتی مذکور شامی نمایند واظہار اخلاص می کنند، چنانچے سرتولہ عطر اظہار اُللحجة بجناب شاہد بیفرستادہ اند.....(۱) مفتی محمد باقر لا ہوری نے دہلی سے حضرت خواجہ محمد معصوم کو اور نگزیب کی باطنی تعلیم و تربیت سلوک کی اطلاع دی تو اس پر حضرت خواجہ نے نہایت خوشی واطمینان کا اظہار کرتے ہوئے بادشاہ کے لئے مندرجہ ذیل الفاظ میں دعاکی:

مکتوب شریف رسیدہ مسرت بخش گردید از ملاقات خلیفہ عہد کہ برنگاشتہ بودند
مفصلاً بوضوح پیوست حق سجانہ عواقب امور بخیر کناد وخلیفہ وقت را توفیق و
استقامت بخشادواز برکات ونسبت ایں اکابرنصیب کامل دہاد (۲)
مفتی محمد باقر جتنا عرصہ اورنگزیب کے دربار میں رہے تو بڑے احترام سے ان کورکھا
جاتا تھاوہاں ان کی دعوت وارشاد کا یہ عالم تھا کہ:

وفت غلبهٔ ارشاد وطنطنه مشیخت معامله به نوعی دیگر بوده ..... ( ۳)

جیبا کہ وضاحت کی جا پچکی ہے کہ مفتی محمد باقر کوخلافت ہی اورنگزیب شنم ادوں اور اہل لگکر کی باطنی تربیت کے لئے دے کر دربارشاہی میں بھیجا گیا تھا وہاں ان کے ارشاد ومشیخت کا نقشہ معاصر تذکرہ نویس شیخ محمر مراد کشمیری نے کھینچا ہے جوملا حظہ کرنے کے قابل ہے:

روزی در مراقبہ بودند کہ پادشاہ روی ایشاں گزشت باوجود تکلیف مقربان اصلاً از جای نہ رفتہ وظلل درنسبت خود نینداختہ از راہ کمال استعناء واستغراق پروای تعظیم ویاس یا دشاہی نہ نمودہ (۲۸)

معاصم ولف کابیان ہے کہ وہ بدعات جن کو جاری کرنے میں خود سلاطین سابقہ نے کو خاری کرنے میں خود سلاطین سابقہ نے کوشش کی تھی ان کوختم کرنا بظاہر ناممکن تھالیکن مفتی محمد باقر کے کہنے پراورنگزیب نے انہیں رفع کردیا (۵)۔

<sup>(</sup>۱) الصنا ۱۸ سام ۱۷ محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۱۸ سر ۱۹۳/ ۱۹۳۲

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ٣٥٣ (٣) محمراد ننك تشميرى: تحفة الفقراء ٢٧

<sup>(</sup>۵) الصنا۲۵۲ (رك روج شريعت اورنقشبندي مشائخ درجميل مقدمه)

مفتی محمد باقر تاحیات اورنگزیب کے ساتھ نہیں رہے بلکہ ان کی علم فقہ میں مہارت اور ترویج شریعت کے لئے ان کی کوششیں اورنگزیب کو قائل کرنے کے لئے کافی تھیں کہ انہیں کسی صوبے کامفتی بنادیا جائے چنانچہ ان کولا ہور کامفتی مقرر کیا گیا(۱)۔خود حضرت خواجہ کو اس امر سے بھی خصوصی دلچپی تھی کہ ہمارے اس مرید مخلص کے ذریعہ لا ہور میں اسلام کو تقویت ملے ، لا ہور میں مفتی محمد باقر کا فتوی قابل قبول تھا ان کا ایک استفتاء دستیاب ہوا ہے جس پران کی مہریں بھی ثبت ہیں (۲)۔

۱۱۰۱ه/ ۱۲۹۴ء کوشنرادہ معزالدین بہادر شاہ بن اورنگزیب کا لاہور ہے گزر ہوا تو مفتی محمہ باقر نے مفتی کھر باقر نے مفتی لاہور ہونے کی حیثیت سے شنراد ہے کا استقبال کیا (۳)۔
مفتی محمہ باقر لاہوری کو حضرات مجددیہ کے سفر حرمین الشریفین میں ہمر کا بی کا شرف حاصل ہوا تھا۔ (لطا کف المدینہ خطی ، ورق ۱۲۔ الف)
شیخ محمد کیم جلال آبادی

حضرت خواجه محرمعصوم نے اپنے ایک اور خلیفہ شیخ محرعلیم جلال آبادی(۳) کو بھی اور نگزیب کی تربیت کے لئے خلافت دے کرمرکز میں بھیجاتھا جہاں انہوں نے اور نگزیب کی مشق سلوک میں رہنمائی کے علاوہ فو جیوں کی بھی روحانی تربیت کی ،مقامات معصومی میں ہے: در اواخر خلافت بر بادشاہ خلد مکان ہم از حضرت ایشاں حاصل نمودہ عالمی رااز ابل عسکر بہ ہدایت رسانیدہ (۵)

کویاصا جزادگان کی مرکز سے غیر حاضری کے دوران شخ محملیم یفریضہ انجام دیے "
سخے اور موصوف اپنی کارکردگی کی رپورٹ حضرت خواجہ کوبا قاعدہ دیا کرتے تھے جب انہوں 
نے اپنے ایک عریضہ میں حضرت خواجہ کی خدمت میں اورنگزیب کی روز افزول ترقی کا

<sup>(</sup>۱) صفراحمد: مقامات معصوی ۲۵۳ (۲) رک تعلیقات کتاب طاضر ۲۵۲/۲۵۳

ا ؟) الصنام ٥٨/١٥- ١ تعيين سنين اوربعض ديگر تاملات كے لئے محولة تعليقات ملاحظ كري

<sup>(</sup>س) شیخ محملیم جلال آبادی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہومقامات معصوی ٥٠ مع تعلیقات

<sup>(</sup>۵) الفاء ۵۰

حال لکھاتو آپ نے اور نگزیب کو براہ راست مکتوب لکھتے ہوئے اس پراطمینان کا اظہار کیا اور اللہ تعالیٰ کاشکراد اکیا ،فر ماتے ہیں:

کترین دعا گویان بعرض خاد مان عتبه ......حضرت ناصر الملت والدین مرجع
الاسلام وموید المسلمین ...... (اورنگزیب) برادر دینی شخ عبدالعلیم کتابتی بایں
فقیرنوشته بودند واز جمعیت باطنی آنخضرت (اورنگزیب) واشتغال وتقید بایں
امرجلیل القدرمندرج ساخته شکرخداوندی جل سلطانه بجا آورده(۱)
ہماراخیال ہے کہ مفتی محمد باقر لا ہوری کے مفتی لا ہور بننے کے بعد (حدود قبل ۱۹۱۱ه/
۱۹۹۹ء) بادشاہ کی تربیت کی ذمہ داری شخ محمد علیم کوسونی گئی ہوگی۔ جہال موصوف اپنی
وفات (۲) (قبل ۱۱۱۵ه/ ۹۰۷ء) تک بیفرائض انجام دیتے رہے اوراس سے قبل بھی
وہاورنگزیب کے احوال کی گرانی کے لئے مقرر تھے۔

شیخ محمیلیم نے اپنے ایک اور عربی نے میں اور نگزیب کی باطنی ترقی کا حال تفصیل سے لکھا تواس کے جواب میں حضرت خواجہ نے بہت ہی خوشی کا اظہار فرمایا ، لکھتے ہیں:
انچیاز کیفیت مشغولی بندگان حضرت سلمہ الله تعالیٰ علیٰ رؤس العالمین نوشتہ بووند
کہ بدولت فرمووند کہ مامحظوظ ایم وروز بروز باطن خود جمعیت بیشتر می یا ہیم وگاہ گاہ وروز بروز باطن خود جمعیت بیشتر می یا ہیم از رفکی وغیبتی روی می دہد وگاہ گاہ عنایت حق تعالیٰ را دربارہ خود بسیار می یا ہیم از مطالعہ آل بسیار خوشحالی رونمود الله تعالیٰ ایس معاملہ را ہرروز بہ ساز دسس ( سس)
خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے مکتوب سے اندازہ ہوتا ہے کہ شیخ محمد میں رہنے کا حکم دیا گیا تھا اس کے بعد ان کے جید العلیم پشاوری کو اور نگزیب کی صحبت میں رہنے کا حکم دیا گیا تھا ( س) ۔

<sup>(</sup>۱) محم معصوم، خواجه: مكتوبات ۱۲۲/۳۱/۱۲۲

<sup>(</sup>٢) رك تعليقات كتاب حاضر ١٥١ /١٥ -١٨

<sup>(</sup>٣) محم معصوم ، خواجه: مكتوبات ١٦١/٣١-١٦٢ - ١٦٣

<sup>(</sup>٣) محمنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول ا /١١٥ / ١٢٣

مولا نامحمه جان ورسكي

حضرت خواجہ نے ایک اور خلیفہ مولا نامحہ جان ور سکی (۱) کو جب وہ کمال وجمیل کے درجہ پر پہنچ گئے تو اور نگزیب کی دینی وروحانی را ہنمائی کے لئے مرکز میں بھیجا جہاں وہ '' بنفسی تمام' زندگی گزارتے رہے یعنی حضرت مجد دالف ٹانی نے بادشاہ کی تربیت کے لئے صرف اور صرف ایک بے ریا اور نفسانی و دنیاوی طلب کی بجائے جس طالب خدا اور بنفس عالم کے تقرر کی خواہش کا اظہار فر مایا تھا (۲) موصوف ای سے متصف تھے اور بادشاہ کی تربیت کیلئے مقرر کئے گئے تھے، مقامات معصومی کے الفاظ ہیں:

بعداز وصول به درجهٔ کمال و محیل بر بادشاه خلد مکان خلافت معصومی یافته به بی نفسی تمام زندگانی نموده ......ودیگر باریابان محفل سلطانی رسانیده ......(۳)

معلوم ہوتا ہے کہ جن ایام میں حضرت خواجہ سیف الدین کو حضرت خواجہ نے اورنگزیب کی تربیت کے لئے بھیجا تھا انہیں دنوں مولا نامجہ جان ورسکی کوبھی وہیں متعین کیا گیا تھا،خواجہ سیف الدین نے بادشاہ کی مصاحبت کے دوران جوعر یضے حضرت خواجہ کی خدمت میں لکھے ہیں ان میں برابراخوندور سکی کا ذکر ملتا ہے (۴)۔خواجہ سیف الدین نے خدمت میں لکھے ہیں اورنگزیب میں مولا ناور سکی کی بہت تعریف کی ہے (۵)۔

اورنگزیب کومولا نامحر جان ورسکی ہے بہت عقیدت تھی وہ اکثر سفر وحضر میں انہیں ساتھ رکھتا تھا وہ ان کی را ہنمائی میں منازل سلوک بڑی کامیابی ہے طے کر رہا تھا، انہیں اینچا ہاں وعیال کے پاس جانے کی اجازت بھی بمشکل ملتی تھی، ایک مکتوب میں خواجہ سیف الینے اہل وعیال کے پاس جانے کی اجازت بھی بمشکل ملتی تھی، ایک مکتوب میں خواجہ سیف الدین مولانا ورسکی کو لکھتے ہیں کہ تمہیں بادشاہ رخصت دے تو میں بھی جانے کی اجازت دے سکتا ہوں:

<sup>(</sup>۱) مولانامحرجان وریکی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۹۰س

<sup>(</sup>٢) مجددالف، ثاني: مكتوبات ا / ١٣٥ /١١١١ - ١٣١٢

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معسوی ١٠/٢،٩/ سيف الدين ، خواجه: مكتوبات ١٠/٢،٩/ ١٠

<sup>(</sup>۵) اینا۱۲۱/۸۸ (تعلیقات۱۹۹/۱۵-۱۸)

به خدمت بادشاه دی پناه بموجب و شاود هم فی الامو نیزعرض نماینداگر ایثال رخصت دادند ما جم رخصت نمودیم (۱) حافظ محمد صادق کا بلی

حضرت خواجہ نے اپنے ایک بہت ہی عزیز خلیفہ حافظ محمہ صادق کا بلی (۲) کو بھی اورنگزیب کی تربیت کے لئے خلافت سے نوازا تھا اور وہ بادشاہ اور اہل لشکر کی اصلاح پر مامور تھے،مقامات معصومی میں ہے:

برمغلیه بادشای در بلدهٔ دارالخلافه بارشادتمام نشسته بود (۳)

اورنگزیب نے حضرت خواجہ ہے با قاعدہ استدعا کی تھی کہ اپنا کوئی خلیفہ میرے پاس بھیجیں تو آپ نے حافظ محمر صادق کا بلی کواس کا رخیر کے لئے منتخب کیا جن سے بادشاہ نے بہت استفادہ کیا اور بہت سے فوجی بھی ان کے حلقہ میں داخل ہوئے ،وہ اصلاح احوال کے لئے لئنگر کے ہمراہ بھی رہے تھے،روضتہ القیومیہ میں ہے:

حافظ محمد صادق از اکمل خلفای حضرت امام معصوم است وقتیکه سلطان عالمگیراز
آنخضرت طلب خلیفه کرد با وصحبت دارد و آنجناب حافظ صادق را همراه او کردند
سلطان از صحبت او بسیاراستفاده گرفت و اکثر مردم کشکر پیش اومرید شدند.....(۱۷)
اک امرکی تقیدیق حضرت خواجه کے مکتوبات بنام حافظ محمد صادق ہے بھی ہوتی ہے کہ
وہ کشکر کے ہمراہ رہتے تھے اورخود حضرت خواجه نے انہیں اہل سپاہ کوا جازت تلقین وارشاد کی
بھی'' اجازت مقیدہ''دی تھی (۵)۔

حضرت خواجہ نے اپنے مکا تیب میں ان کی بہت تعریف کی ہے اور ان کے روحانی احوال پراطمینان کا ظہار کیا ہے اور انہیں اپنے فرزند معنوی کا درجہ دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الضاء ١٨٨/١٢١ / ١٨٨١

<sup>(</sup>٢) حافظ محمرصادق كابلى كے حالات مقامات معصوى ٩٨،٢٨٣ م مع تعليقات ملاحظه كريں

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ٢٨٣ (٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/٢٣٣

<sup>(</sup>۵) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢٨٦/٢٣٠/٣

ازراه ولا دت معنوی داخل فرزندان ماست .....(۱)

خواجہ عبیداللہ مروج الشریعت نے حافظ محمد صادق کا بلی کی باطنی استعداد کی بہت تعریف کی ہے(۲)۔

نبائر حضرت مجد دالف ثانی اور تک کی مصاحبت میں

حضرت مجدد الف ٹائی قدس مرہ کی صاحبز ادیوں میں سے صرف خدیجہ بقید حیات رہیں ان کا نکاح آپ کے برادر زادہ قاضی شخ عبدالقادر (۳) سے ہوا، انہی بی بی خدیجہ کے بطن سے تین صاحبز اد سے متولد ہوئے خواجہ محی الدین، میر محمد فضل الله اور شخ عبداللطیف حضرت مجدد الف ٹائی کے بیر تینوں نواسے علم وعمل اور تقوٰی میں ضرب المثل عبداللطیف حضرت مجدد الف ٹائی کے بیر تینوں نواسے علم وعمل اور تقوٰی میں ضرب المثل تھے، اور خوش نصیبی سے ان تینوں نے اور نگزیب کی ملازمت ومصاحب اختیار کر لی، ان کے والد گرامی شخ عبدالقادر سر ہند کے قاضی تصاور نہایت عدل وانصاف کے ساتھ عدالتی فیصلے صادر کرتے تھے، ان کا ۱۹۸۸ اھ/ ۱۹۵۸ اور انتقال ہوگیا تو اور نگزیب نے ان کے صاحبز اد سے شخ محمد فضل الله کو جو حضرات مجدد سے کے ہمراہ مج کرکے واپس آئے تو اکبر آباد میں ان بزرگوں سے ملا قات کے دوران بادشاہ نے آئیس کو'' بمنت تمام'' سر ہند کی قضا پیش میں ان بزرگوں سے ملا قات کے دوران بادشاہ نے آئیس کو'' بمنت تمام' سر ہند کی قضا پیش کی جے انہوں نے قبول کرلیا (۴)

قیاس ہے کہ شنخ محرفضل الله اپنی وفات کا ااھ تک سر ہند کے قاضی رہے ہوں گے یمی شنخ محرفضل الله مقامات معصومی کے مولف کے والد تنھے۔

حضرت مجدد الف ٹانی کے نواسئہ بزرگ خواجہ کی الدین جو عالم ہونے کے علاوہ "صوری ومعنوی" خصائص سے متصف تھے اور حضرت مجدد الف ٹانی کے فرزندان گرامی کے تربیت یافتہ بھی تھے،ان کوخود حضرت محد سعید نے سفارشی مکتوب دے کراورنگزیب کے

<sup>(</sup>١) الينا

<sup>(</sup>٢) عبيدالله، خواجه: خزيدة المعارف ١١٨ / ٢٥ ١١ ، ٢٠ / ٢٣ - ٢٣ ، ١٨٠ / ١٠٠١ - ١١٠

<sup>(</sup>٣) قاضی شیخ عبدالقادر بن شیخ محمد امین بن شیخ عبدالرزاق بن مخدوم عبدالاحد (رک شجره خانوادهٔ مولف درجمیس مقدمه) مقدمه) صفراحمد: مقامات معصوی ٣٦٩

یاس بھیجا، فرماتے ہیں:

ہمشیرہ زادہ نقیرخواجہ کی الدین چو بارادہ ملازمت عالیہ کہ مضمن تربیت صوری و
معنوی ست ومشمر شمرات دارین ، محرم بارگاہ سلطنت گردید ......(۱)
حضرت خواجہ محمد سعید کا یہ مکتوب اور مگزیب کے زمانہ شنم ادگی میں اسے لکھا گیا ہے۔
گویا خواجہ محی الدین اور مگزیب کے زمانہ شنم ادگی میں اسے لکھا گیا ہے۔
گویا خواجہ محی الدین اور مگزیب کے زمانہ شنم ادگی سے ، می اس کے ساتھ وابستہ ہوگئے تھے ،
یہاں یہ امر قابل توجہ ہے کہ خواجہ کی الدین کو اور مگزیب کی صرف تربیت کے لئے نہیں بھیجا
گیا بلکہ لکھا ہے کہ انہیں ''محرم بارگاہ سلطنت'' بنالو۔ یہ صاحبز ادی بادشاہ بغنے کے بعد بھی
سفر وحضر میں اور مگزیب کے ساتھ رہتے تھے بظاہران اصحاب کا کوئی منصب نہیں تھا اور نہ بی
یہ بزرگ زادے کسی منصب کے حصول کے لئے بادشاہ سے منسلک ہوئے تھے بلکہ ان کا
مقصد حیات تو صرف اور صرف احیاء دین اور تروی شریعت میں بادشاہ کی حمایت حاصل
کرنا تھا۔

حفزت مجددالف ٹانی کے نواسۂ اصغرمیاں شیخ عبداللطیف(۲)، (۱۰۵۵–۱۱۱۱ه/ ۱۹۳۵–۱۹۹۹ء) بھی اورنگزیب کی مصاحبت میں رہتے تھے،مقامات معصوی میں ہے: مصاحبت بادشاہ خلدمکان نیز چنانچہ بایدداشت (۳)

شیخ عبداللطف دیگراصحاب علم کوبھی اورنگزیب کی صحبت اختیار کرنے کی ترغیب دیے رہتے تھے، انہوں نے حضرات مجددیہ سے وابستہ ایک فرداخوندشاہ مراد کے بارے میں متعدد مرتبہ خواجہ سیف الدین کولکھا کہ میں نے ان کا نام کئی مرتبہ بادشاہ کے سامنے لیا ہے لیکن وہ نہیں آئے، اس پرخواجہ سیف الدین انہیں متنبہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ '' ارتفاع بدعت وتروت کے سنت'' کی نیت سے بادشاہ سے ملاقات کرو(م) شیخ عبداللطیف د بلی سے برمند بیاتے ہوئے نئی باراورنگزیب کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سرمند بیاتے ہوئے نئی باراورنگزیب کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ

<sup>(</sup>۱) محمسعيد، خواجه: مكتوبات ٥١/١٠١

<sup>(</sup>٢) شيخ عبداللطيف كحالات مقامات معصوى مين درج بين ١٠٧١- ١٠٠

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ٥٠٠ (٣) سيف الدين خواجه: كمتوبات ١٨٩/١٢٦

سیف الدین نے تحریر کے وقت ان کا نام اور صفات بھی تحریر کی ہیں(۱)۔

حضرت ججۃ الله محمد نقشبند ٹانی جن کے اورنگزیب کے ساتھ تعلقات کی تفصیلات بیان کی جاچکی ہیں کے دوفرزند شیخ ابوالاعلیٰ اور شیخ محمر عمر بھی اورنگزیب کی دکنی مہمات کے دوران اس کے ساتھ تھے، ایک مہم کے دوران نواح بیجا پور میں شیخ ابوالاعلیٰ کے لشکر میں موجود ہونے کا ذکر ملتا ہے (۲) اس طرح دوسرے فرزند شیخ محمر عمر کی شادی والی گولکنڈہ کی بیٹی کے ساتھ اورنگزیب کے ایما پر کئے جانے کی تفصیل ہم بیان کر چکے ہیں۔

حضرت مروح الشريعت كے فرزندشخ محمد پارسا كابھى يہى معاملہ تھا وہ بھى مختلف مہمات كے دوران اورنگ زيب كے ہمر كاب رہتے تھے، ایک مکتوب بنام اورنگزيب میں لکھتے ہیں:

قبله گامافرزندی محمد پارسادر رکاب سعادت است .....(۳)

مقامات معصومی میں ہی ان کے ساتھ اورنگزیب کے والہانہ مراسم کی تفصیلات ملتی ہیں (۴) مولف مقامات معصومی کے بھائی شیخ عزالدین احمد (۵) بھی نواح بیجا پور میں اور گزیب کے کشکر میں موجود تھے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) ایننا۲۲/۲۲،۳۸/۲۲ مقامات معصوی ۲۰ سفراحمد: مقامات معصوی ۲۰ ۳

<sup>(</sup>۳) محمد نقشبند ثانی، خواجه: وسیلة القبول ا/ ۱۰۳ ..... ۱۱۳ کمال الدین محمد احسان: روضة القیومیه ۱۰۸/۳

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ص ١٨٣-٢٠٣

<sup>(</sup>۵) شخع الدين احمد كے حالات مقامات معصوى ميں ملاحظ كريں ١٩٨٦–١٩٩١ (١) ايضا ٢٠٦

## ديكرسلاطين وامراءاورنقشبندي مشائخ

اورنگزیب عالمگیر کے ساتھ حضرت خواجہ محمد معصوم اور حضرات مجد دیہ کے مراسم کی تفصیلات بیان کی جا بچکی ہیں، مقامات معصومی کے مولف نے کتاب کے آخری باب میں مستقل عنوان کے تحت سلاطین وامراء کی حضرات مجد دیہ کے ساتھ ارادت کا تذکرہ کیا ہے، لیکن وہ محض اشارات ہیں ان کامخضر ساخا کہ مرتب کیا جارہا ہے۔

اورنگزیب کے فرزندوں میں سے اعظم شاہ ، کام بخش اور شاہ عالم تینوں کی حضرات مجددیہ سے ارادت کے ثبوت ملتے ہیں۔

شنراده اعظم شاه خواجه سیف الدین بن حضرت خواجه محمد معصوم سے بیعت تھا (۱) اس کی عقیدت اور انس کا تذکره کیا جاچکا ہے، شنراده کام بخش خواجه ججۃ الله محمد نقشبند ثانی سے بیعت تھا (۲) ای طرح شنراده محمد بیدار بخت بن اعظم شاه مذکور بھی خواجه عبیدالله مروج الشریعت سے بیعت ارادت رکھتا تھا (۳)۔

اورنگزیب کی (وفات ۱۱۱۸ه/ ۷۰ اء) کے بعد اس کا بیٹا محم معظم بہادر شاہ عالم تخت نشین ہوااور جنگ تخت نشینی میں باقی بھائی قتل کر دیے گئے اورنگزیب نے اپنے بیٹوں کی تعلیم وتربیت بڑے اہتمام سے کروائی تھی ، بہادر شاہ قر آن مجید کا حافظ تھاعلم حدیث پر بڑا عبورتھا ، علم فقہ ہے بھی خاص دلچیں تھی ، وہ ابتداء میں بہت ہی رائخ العقیدہ سی مسلمان تھا کیکن اپنے آخری دور حکومت (۱۱۱۸ – ۱۱۲۴ھ) وہ ایک متشدد شیعہ ہوگیا تھا، جس کے حقیقی اسباب معلوم نہیں ہو سکے۔

ہمیں تعجب ہے کہ اورنگزیب جیسے متصلب سی کا بیٹا و جانشین کیسے شیعہ ہو گیا؟ یقینا اورنگزیب کی وفات کے بعداس کے عقائد میں تبدیلی ہونا شروع ہو کی ہوگی ،خواجہ محمد زبیر نے اسے سلانت کی بثارت دی تھی اورخواجہ محمد معصوم کے فرزند بزرگ شیخ صبغة اللہ نے

<sup>(</sup>۱) سیف الدین، خواجه: مکتوبات،۱۲۹/۲۳۲، صفراحمد: مقامات معصوی ۳۳۷-۳۳۷

<sup>(</sup>r) الصناً ٤٠٥، كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ١٢٢/٣ (٣) مقامات معصوى

حضرت خواجد کی دستاراس کے سر پر باندھی تھی اورخواجہ محدز بیرنے تاج شاہی اس کے سریر رکھا تھا(ا)۔ اورنگزیب کے حین حیات جب وہ لا ہورے گذرا تو مفتی محمد باقر لا ہوری (خلیفهٔ حضرت خواجه) نے مفتی لا ہور ہونے کی حیثیت سے اس کا استقبال کیا تھا (۲)۔ اگروہ ابتداء ہے ہی رافضی ہوتا تو ہمارے حضرات اس کے ساتھ اس فتم کا سلوک مجھی نه کرتے یقینا بعض اہم منصب داروں کی صحبت کی وجہ سے اس نے شیعہ مذہب اختیار کیا۔ اس نے پہلے توانی والدہ کے سیدہ ہونے کی وجہ سے اپنے نام کے ساتھ لفظ سید کا اضافہ کیا لیکن جب ۱۱۲۰ھ/9۰۷ء کواس نے سارے ہندوستان کےعلاء کو تکم دیا کہ جمعہ کے خطبے میں حضرت علی کرم الله وجہہ کے نام کے ساتھ" وصی'' کا اضافہ کریں (۳) تو اس سے يورے ملك ميں بے چيني پھيل گئي احمرآباد ( تجرات) ميں ايك خطيب قل ہو گيا ( س)۔ اس نے خطبے کے حکم سے سب سے زیادہ لا ہور میں انتثار پھیلا معاصر مورخ خافی خان نے اس کی تفصیل دی ہے کہ بہا در شاہ (معظم شاہ) خود لا ہور آیا اور علمائے لا ہور سے اس سلسلے میں مناظرہ کیاوہ اپنے ساتھ فقہ کی کتابیں بھی لے کرآیا تھا، لا ہور کے مقتدرعلاء میں سے حاجی یارمحد دواور بڑے عالموں مولانا جان محمد لا ہوری اور مفتی محمر مراد لا ہوری کو ہمراہ لے کر بادشاہ کے پاس گئے ،سخت مناظرہ ہوا بادشاہ خودشر یک مباحثہ تھا، حاجی یارمحمہ نے نہایت بے باکی سے کلم می کہاجب بادشاہ نے آ داب شاہی کی رعایت کا سوال کیا تو انہوں نے کہا کہ میں الله تعالیٰ سے جارتھ کی آرزوئیں رکھتا تھا اول محصیل علم، دوم حفظ قرآن مجید سوم جج اور چہارم شہادت-الله تعالی کے فضل سے تین تعمیں مجھے مل چکی ہیں -چوهی آرز و لینی شهادت باقی ہے امیدوار ہوں کہوہ بادشاہ کی توجہ سے حاصل ہوجائے گی،

<sup>(</sup>۱) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٠-٣٣ - ١١

<sup>(</sup>٣) تفصیل نے قبل آپ ملاحظ کر بچکے ہیں۔ تذکرہ نویس اعظم شاہ اور معظم شاہ عالم کے درمیان فرق نہیں کرسکے اور شاہ عالم کی بجائے اعظم شاہ کے شیعہ ہونے کا تذکرہ کرنے لگتے ہیں جو کتب تاریخ کے مندرجات کے خلاف ہے۔ اعظم شاہ تو اور نگزیب کے فور ابعد ۱۱۱۹ ہے کوئی جنگ تخت نشینی ہیں شاہ عالم کے ہاتھوں قبل ہوگیا تھا۔ ہے۔ اعظم شاہ تو اور نگزیب کے فور ابعد ۱۱۱۹ ہے کوئی جنگ تخت نشینی ہیں شاہ عالم کے ہاتھوں قبل ہوگیا تھا۔ (۳) خافی خان: منتخب اللباب ۱۲۱/۲

لا مور کے عوام اور تقریباً ایک لا کھا فغان جو حاجی یار محد کے حامی ہے اس تنازعہ میں شریک ہوئے قریب تھا کہ بہت تل و غارت ہوتا بادشاہ کا بیٹاعظیم الشان بھی سنیوں کا ہم نوا تھا، ناچار بادشاہ نے تھم دیا کہ خطبہ بدستور سابق ہی پڑھا جائے ، لیکن بادشاہ ان تینوں علاء حاجی یار محمد ، مولا ناجان محمد اور مولا نامحمد مراد سے کبیدہ خاطر تھا اس لئے انہیں قید کرلیا گیا (۱) ۔

ایک شیعہ مورخ غلام حسین طباطبائی نے بڑی دلچی سے اس واقعہ کو لکھا ہے:

(بادشاہ) در تبحر فنون علوم خصوص فقہ و حدیث از جمیع سلاطین تیموریہ فائق بود بار بار باب علم صحبت می داشت وعلم مناظرہ برمی افراشت دچوں بتھی خود خم بالرباب علم صحبت می داشت ہمیں مسلک اختیار نمودہ ہے گامیکہ وارد دار السلطنت شیعہ امامیہ راحق می دائست ہمیں مسلک اختیار نمودہ ہے قامیکہ وارد دار السلطنت لا ہور بود علما می آنجا را کہ اکثری ناصبی خد بہب (اہل سنت) بودہ اند جمع نمودہ برحقیقت و وصایت جناب ولایت ماب حضرت امیر الموشین علی ..... ججت برانہا تمام نمودہ خواست کہ کلمہ علی ولی الله وصی رسول الله در خطبہ اجرانما یہ برانہا تمام نمودہ خواست کہ کلمہ علی ولی الله وصی رسول الله در خطبہ اجرانما یہ برانہا تمام نمودہ خواست کہ کلمہ علی ولی الله وصی رسول الله در خطبہ اجرانما یہ برانہا تمام نمودہ خواست کہ کلمہ علی ولی الله وصی رسول الله در خطبہ اجرانما یہ برانہا تمام نمودہ خواست کہ کلمہ علی ولی الله وصی رسول الله در خطبہ اجرانما یہ برانہا تمام نمودہ

(1) ایسنا ۲ - ۱۹۸۲ – ۱۹۸۳ (ای کتاب میں ان علاء کے تام مختلف مقابات پرآئے ہیں۔ حاتی یار محد کے ساتھ مولانا جان محد کا تام (۲) اور مولانا جمر مراد کا تام (۲) (۱۸ ایس) پرآیا ہے) یہ تیزوں لا ہور کے اکا برعلاء میں مولانا جان محمد سال حاتی یار محمد بیک کا تعلق حضرت شیخ محمد اسامیل لا ہوری (درس میاں وڈا) سے تھا ان کے شاگر دوں میں سے میاں حامد قاری لا ہوری اور میاں تیمور لا ہوری خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ (مجمد عاقل شاکر دوں میں سے میاں حامد قاری لا ہوری اور میاں تیمور لا ہوری خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ (مجمد عاقل با موری: تحفۃ السلمین خطی ورق ۲۹ – ۱) مولا نا جان محمد لا ہوری معروف تلا غرق میں شار ہوتے تھے، مولانا عبد المحمد لا ہوری کے معروف تلا غرق میں شار ہوتے تھے، مولانا جبر اللہ عبد المحمد لا ہوری کے معروف تلا غرق میں شار ہوتے تھے، مولانا موری سے مورق تلا میں محدیث اور فقہ پر کا تل عبور تھا ان کا تیام لا ہور میں محلہ پرویز آباد میں تھا۔ (ایسنا ورق ۲۱ – ۲۲) معروف عالم وصوفی شاہ محمد نوٹ اور محمد نوٹ تاریخ مورق ناہ محمد نوٹ تاریخ کی تعلیم درتی کیا ہے ( مزین کے حدیث کی اجاز تاریخ کیا کہ مورث خاتی خان خان ناب کی ساز تاریخ کیا کہ کا معاصر مورث خاتی خان خان نے ۱۱۲ ہوری سائق المورث خاتی خان نے ۱۱۲ ہوری مورث خاتی خان نے ۱۱۲ ہوری مالم منتی عبد السالام خنی کے صاحبز اور تھے والد سے تھیل علم کے بعد ملاشاہ برخش سے سائق کی خواصل کی تھی (زیمة النواظ ۲ ر ۲ مرد))

چون این کارنفاذ بسیار دراوامرونوای می خواهد ...... و دو پسراو یکی عظیم الشان و دیگری فجنه اختر جهان شاه (۱) که مقتدر و دلاور بودند در تسنن و اشعریت نهایت عصبیت داشتند و بلوای عام آندیار که اکثر ناصبی شعارند مانع گشته ..... یکبار برای اظهار این کلمه (وصی رسول الله) خطیمی را در مسجد جامع همراه عظیم الشان فرستاد ..... بخریک و اشاره باطنی او (شنراده عظیم الشان) خطیب بے چاره قبل ازین که تلفظ باین کلمه نماید نی تقفیم طعمه شمشیر مردم گردیدا عاظم ند جب حفی و و تها و ختمها برای دفع بها در شاه و استمداد از بر بروفاجر و مسلم و کافری نمودند و بها در شاه برستورا صرار برای کار داشت در تروی و تقویت ند جب شیعه می کوشید و مدتهای برستورا صرار برای کار داشت در تروی و تقویت ند جب شیعه می کوشید و مدتهای در از مباحث با علا باز بود اما فائده برا س مترقب نمی شد ..... (۱)

اس اقتباس مندرجه ذل نتائج عاصل موتے ہیں:

ا- بہادرشاہ علم فقہ وحدیث کا خوب ماہر تھااور مناظرہ کے ن کو بھی بخو بی جانتا تھا۔

٢- ال في تحقيق كے بعدائي لئے شيعه اماميكاملك اختيار كرليا۔

٣- لا ہور کے اکثر علماء اہل سنت سے تعلق رکھتے تھے۔

٣- بهادرشاه كے فرزندوں میں سے عظیم الثان اور جہال شاہ متصلب سی تھے۔

ہادرشاہ نے اس مباحثہ کے دوران ایک بارایک خطیب کوعظیم الثان کے ہمراہ جامع مسید بھیجا کہ وہاں جا کرخطبہ میں ''علی وسی رسول الله'' کے الفاظ کے لیکن عظیم الثان چونکہ خود می تھا اور پس پردہ اہل تسنن کا اس مسئلہ میں حامی تھا اس لئے اس کے خفیہ اشارے ہے اس خطیب کو یہ جملہ ادا کرنے سے پہلے بی تل کردیا گیا۔

(۱) ید دونوں ذی علم بھائی عظیم الثان اور جہاں شاہ جنگ تخت نشینی کے دوران (۱۱۲۳ھ) کو اپنے بھائی جہاندارشاہ کے ہاتھوں قبل ہو گئے (تاریخ محری ۲۹) شغرادہ محر خجت اختر ملقب بہ جہال شاہ عالم ہونے کے ساتھ ایک صوفی منش بھی تھا ورد و وظائف اس کی زمدگی کا خاص اخبیاز تھا اس نے اس موضوع پر ایک کتاب سراج العاملین کے نام ہے کھی تھی جس کا خطی نبی شاہی ڈاکٹر مولوی محرشفیج (لاہور) کے ذاتی کتابخانے میں تھا سراج العاملین کے نام ہے کھی تھی جس کا خطی نبی شاہی ڈاکٹر مولوی محرشفیج (لاہور) کے ذاتی کتابخانے میں تھا (فہرست مخطوطات شفیع ، ۳۱۲)

(٢) طباطبائي،غلام حسين: سيرالمتاخرين، مطبوعه كلكته،١٢٣٨ه،٢

- (۲) لا ہور کے اکابر حفی علماء نے اب بہادر شاہ کے خاتمہ کے لئے دعا کیں اور ختم پڑھنے شروع کردیے تھے۔
- ، (۷)کیکن بہادرشاہ بدستورا پے عقیدہ پرقائم رہااور مذہب شیعہ کی ترویج وتقویت کے لئے کوشش کرتارہا۔
- (۸) ای نے مدت دراز تک (تاحین حیات) علماء سے اس موضوع پر مباحثہ جاری رکھا لیکن اس کے مثبت نتائج برآ مدنہ ہوئے۔

اب حالات اس قدر نازک ہوگئے تھے کہ شاہی فوج نے تو پوں کے ساتھ لا ہور کی جامع محد (موجود با دشاہی مجد) کو گھر لیا تھا، بادشاہ نے تھم دیا کہ باغیوں پر حملہ کر کے انہیں نیست و نابود کر دیا جائے لیکن اس کے بیغے عظیم الشان نے سمجھایا کہ آپ اس وقت ''دین پناہ''کے لقب سے ملقب ہیں اگر محبد مسار کی گئی اور علماء کو مار دیا گیا تو عوام کی رائے اس کے خلاف ہو جائے گی، بہادر شاہ نے اس مسئلہ ہیں اتنا غلو کیا کہ اس نے اصفہان اور شیراز سے شیعہ علماء کو بلایا اور قندھار و کا بل سے تی علماء کو دعوت دی کہوہ آگر اس مسئلہ کا سی تی علماء کو دعوت دی کہوہ آگر اس مسئلہ کا شیراز سے شیعہ علماء کو بلایا اور قندھار و کا بل سے تی علماء کو دعوت دی کہوہ آگر اس مسئلہ کا گئی تاش کریں ان علماء کے بیانات کو فقہ کے ماخذ اصیل کے ساتھ مطابقت کی بھی کوشش کی گئی بادشاہ نے خود جج کے فرائض انجام دیے لیکن اس کی موت (۱۱۲۳ھ) کے باعث یہ مسئلہ بغیر کی فیصلہ کے ختم ہو گیا (۱) اور ہندوستان میں بدستور سابق اہل سنت کا مروجہ خطبہ بجعہ بی حاری رہا۔

سیای حالات اتنے ابتر ہوگئے تھے کہ شاہ عالم بہادر شاہ کا جائشین جہاندار شاہ صرف ایک سال (۱۱۲۳–۱۲۵ هے ۱۷۱۲–۱۷۱۳) تخت پر بیٹے سکا کہ قل کر دیا گیا پھر عظیم ایک سال (۱۲۴–۱۲۵ هے ۱۷۲۱ میل کے انداز میر نے حکومت سنجالی اور وہ بھی مختصری بادشاہت الشان بن بہادر شاہ کے فرزند فرخ سیر نے حکومت سنجالی اور وہ بھی مختصری بادشاہت الشان بن بہادر شاہ کے فرزند فرخ سیر نے کے بعد قتل ہوگیا، فرخ سیر ایک نیک نفس اور صوفی

<sup>(1)</sup> Rizvi, S.A.A: Socio - Intellectual History of Isna, Ashari Shi'is in India, Vol.II. pp. 40-41

منش بادشاہ تھا وہ خواجہ محمد صدیق بن حضرت خواجہ محمد معصوم کا مرید تھا(۱) صاحب مقامات معصوی جواس کے لئکر میں ملازم بھی رہے تھے آغاز کتاب میں اس کی تعریف کی ہے اسے خواجہ محمد زبیر سر ہندی سے بڑی عقیدت تھی اس کے قبل پر ہمارے حضرات نے اسے شہید قرار دیا تھا(۲)۔ حضرت خواجہ محمد سعید کے فرزندگرای اور معروف شاعر شیخ عبدالا حدوہ دی سر ہندی نے اسے ایک خطاکھا تھا جس میں اسے" دین پرور" سے مخاطب کیا ہے اور آفتاب" سلطنت ہموارہ تابان باد (۳)" کے دعائے جملوں سے نوازا۔

یہ ہے دوستان کے مغل سلاطین کے علاوہ دیگر اسلامی ممالک کے بادشاہوں نے بھی ہندوستان کے مغل سلاطین کے علاوہ دیگر اسلامی ممالک کے بادشاہوں نے بھی بذریعہ مراسلت حضرات مجددیہ کے ساتھ عقیدت واحتر ام کااظہار کیاتھا۔

یمن کے والی امام اساعیل المتوکل (۳)، (۱۰۵۴–۱۸۵۲ ایم ۱۹۵۴–۱۹۷۱ء) کو حضرت خواجہ محمد سعید بن حضرت مجدد الف ٹائی نے عربی میں ایک مکتوب لکھا جس میں فضائل اعمال ومنا قب اہل بیت بیان فرمائے ، جمیں اس بادشاہ کے ساتھ مزید تعلقات کی تفصیل معلوم نہیں ہے غالب گمان ہے کہ حضرات مجدد بیسفر حرمین الشریفین پر جاتے ہوئے ۱۹۷۵ ہے ویمن میں اس سے ملے ہوں گے۔

سجان قلی خان کی ارادت کا تذکرہ کیا جا چکا ہے، عبداللہ خان اوز بک (۵)، (۹۹۱۰۰۱ه/ ۱۵۸۳ – ۱۵۹۸ء) کی حضرت مجدوالف ٹانی سے ارادت بہت مشہور ہے آپ
کے رسالہ ردروافض کے پس منظر میں اس بادشاہ کا ذکر بھی کیا جاتا ہے بیابل تشخ کے دشمن
کی حیثیت سے مشہور تھا والی ایران شاہ عباس اول صفوی (۲) (۹۹۲–۱۹۳۹ه/
۱۹۲۶–۱۹۲۲ء) کے خلاف اس کی جنگوں کے واقعات سے کتب تاریخ پر ہیں کہ اس نے

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۵۰۸

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١ م ٥٩، ٢٣، ٩٦، ٩٩

<sup>(</sup>٣) وحدت عبدالاحد: كلشن وحدت ١٠١/٥٥١

<sup>(</sup>٣) زامباور: معجم الانساب ١٨٩

<sup>(</sup>١) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ا/ • ١٣- ١٣٠٠

تمس طرح روافض كاقتل عام كيا\_

بخارا کا حاکم عبدالعزیز بن نادر(۱)، (۱۰۵۰-۱۹۰۱ه/۱۳۵-۱۲۸۰) حضرت خواجه محمد معصوم کاعقیدت مند تھا (۲)، یہ غالبًا اس بادشاہ کے عہد کا واقعہ ہے کہ بادشاہ نے بندفقہی مسائل بطورامتحان وہاں کے فضلاء سے دریافت کئے جنہیں وہ حل نہ کر سکے اور چھ ماہ کی مہلت مانگی تو حاکم نے وہی مسائل شیخ خلیل الله (مجددی سر ہندی) کے پاس بھیج جنہوں نے وہی مسائل شیخ خلیل الله (مجددی سر ہندی) کے پاس بھیج جنہوں نے وہ مسائل نورفر است سے بہت جلد حل کر دیے (۳)۔

سجان قلی مذکور کا فرزند و جانشین ابوالفیض (۱۱۱۷-۱۲۰۱ه/۰۵-۱۷-۲۳۷۱ء) خواجه محمدز بیرسر مندی سے ارادت رکھتا تھا (۴)۔

ہندوستان اور عالم اسلام کے سلاطین کی حضرات مجددیہ کے ساتھ ارادت کا یہ حال ہے تو ہندوستانی امراء کی عقیدت مندی کیا اور کس درجی کی ہوگی، ظاہر ہے کہ ارادت مند امراء کی تعداد بہت زیادہ ہے جن کے ساتھ تعلقات کی تفصیلات کا یہ مقدمہ تحمل نہیں ہو سکا، ان کی عقیدت مندی کی نوعیت بھی مختلف تھی ان میں سے بعض امراء تو حضرات مجددیہ کے مکتوب الیہم ہیں یہ لازم نہیں کہ وہ آپ سے بیعت بھی ہوئے ہوں، دوسری قتم بعض الیے امراء کی ہے ایسے امراء کی ہے جو با قاعدہ حلقہ کمریدین میں شامل تھے، تیسری قتم ایسے امراء کی ہے جنہوں نے ان حضرات سے دعا واستمد ادکی غرض سے تعلق رکھا، ان میں سے بعض امراء کے ساتھ تعلقات کا جائزہ لیا جارہا ہے۔

اکبرکے اکابر منصب داروں میں سے مرزاعبدالرجیم خان خانان (۱۹۲۳–۱۰۳۱ھ/
۱۹۵۱–۱۹۲۷ء) ایک معارف پرور امیر تھا علاء و مشائخ کی بہت قدر کرتا تھا خانقاہ حضرت خواجہ باتی بالله قدس سرہ کے مصارف کے لئے اس نے سالانہ مدد معاش مقرر کر رکھی تھی جس کا تذکرہ کیا جا چکا ہے حضرت مجدد الف ثانی کے کئی مکا تیب اس کے نام رکھی تھی جس کا تذکرہ کیا جا چکا ہے حضرت مجدد الف ثانی کے کئی مکا تیب اس کے نام

<sup>(</sup>۱) زامباور: مجم

<sup>(</sup>r) روضة القيوميه ۱۵۲/۲ (۳) عبداللهمروجه الشريعت: خزيمة المعارف ۸۹/۱۱۳

<sup>(</sup>٧) روضة القيوميه ١٠/٣

ہیں(ا)۔ایک مکتوب کاموضوع ہے:

درمنع نمودن از اخذطریق از پیرناقص و در بیان مضرت او و زجر کردن از القابیکه هبهه اند بابل کفر.....(۲)

یہ وہی کمتوب ہے جس میں خان خانان کواس کے ایک متوسل شاعر میر حسین کفری کے تخلص کفری اختیار کرنے پر اسے تنبید کی گئ ہے ایک اور معاصر مولف محمد صادق ہمدانی کشمیری نے بھی اس افسوسناک تخلص پر تعجب کرتے ہوئے لکھا ہے کہ بعض بزرگوں نے خط لکھ کرمنع بھی کیا تھا:

بعض بزرگان بوی کتابت نوهنند که باوجود سیادت و نجابت عجیب است که کفری تخلص اختیار افتاده در جواب تعللی کر دی گویند که متنبه گشت کیکن اجل فرصت نداد که تغیر تخلص و مهددر سال مزار و مهده و در دکن و فات یافت (۳)

حضرت خواجہ محمد سعید کا بھی ایک مکتوب ای خان خانان کے نام ہے جس میں ایک صدیث کی تشریح کی گئی ہے اور صاحب زبدۃ المقامات خواجہ محمد ہاشم تشمی کی سفارش کی گئی ہے کہ ان کے لئے وظیفہ مقرر کردیں (۴)۔

حضرت مجددالف ٹانی کے بہت ہے مکا تیب مختلف امراء کے نام ہیں جن کی تفصیل طوالت کا باعث ہوگی لیکن موضوع کی مناسبت ہے ہم صرف حضرت خواجہ مجمد معصوم اور آپ کے صاحبز ادگان وخلفاء کے ساتھ امراء کے روابط بیان کرنے پراکتفا کررہے ہیں۔ طبقۂ امراء میں سے نواب مکرم خان اوراس کا پورا خانوادہ حضرات مجدد سے مسلک حقا، اولیاء کے تذکروں میں اس کا ذکرا کی و لی کامل کی حیثیت سے کیا گیا ہے (۵)۔ میر آلی مخان خوانی، شخ میر کا دوسرا فرزند تھا، اور نگزیب شخ میر کی میر اس کا خوانی، شخ میر کا دوسرا فرزند تھا، اور نگزیب شخ میر کی

<sup>(</sup>١) رك فهارس تخليل مكتوبات مرتبه بيول (٢) مجدد الف ثانى: مكتوبات ا / ٢٣/٢٣

<sup>(</sup>۳) محمد صادق تشمیری: طبقات شاہ جہانی (طبقہ تاسعہ )ص ۸۵، مآثر رحیمی ۳/۸۰۷-۱۱۱۸ ای شاعر کفری کے حالات وکلام درج ہے۔

<sup>(</sup>٣) محرسعيد، خواجه: كمتوبات ١٥٣/٩٢ (٥) غلام مرورلا بورى: خزيرة الاصفياء ا/١٩٥

خدمات کے عوض اس کونواز تارہا، اس نے میر آخق کو بھی عمدہ منصب اور مکرم خان کا خطاب دیا، اے افغانوں کی بغاوت ختم کرنے کے لئے بھیجا گیاوہ لا ہوراور ملتان کا گورز بھی رہا، مقامات معصوی کے مولف اس کی گورز کی ملتان (۹۹ اھ/ ۱۹۸۸ء) کے دوران اس سے مطابعت معصوی نے مولف اس کی گورز کی ملتان (۹۹ اھ/ ۱۹۸ء) کے دوران اس سے مطیحی تھے(۱) آخری عمر میں مکرم خان خوداستعفاد ہے کر دہلی میں گوشتہ تھین ہوگیا تھا (۲) 19 مرم 111ھ/ ۱۱۲ھا کو اس کا انتقال ہوا (۳)۔

نواب مکرم خان کے نام حضرت خواجہ محمد معصوم کے پانچ مکا تیب ہیں، جن میں سے
ایک مکتوب میں اسے ترک ملازمت پرمبارک باددی ہے اور لکھا ہے کہ الله تعالیٰ استقامت
کے ساتھ یا دالہی کی توفیق دے (سم)۔ دوسرے مکتوب میں اس کے احوال پر تحسین کی گئ
ہے (۵)۔ ایک مکتوب میں اسے ہدایت کی ہے کہ میرے فرزندخواجہ عبیدالله میاں حضرت
سے رجوع کرو (۲)۔

نواب مکرم خان پر کئی مرتبه عمّاب شاہی بھی نازل ہوا، ایک مکتوب بنام بی بی عرب خانمی بنت تربیت خان میں حضرت خواجہ محرسعید لکھتے ہیں:

چ.نویسد کهازاستماع خبروحشت اثراختلال حال برخورداری میرمحمد ایخق چه قدر کلفت حاصل شد(۷)

خواجہ عبیداللہ مروج الشریعت کے دومکا تیب نواب مکرم خان کے نام ہیں(۸)ای طرح خواجہ سیف الدین کے بھی دوخطوط اس کے نام ہیں(۹) جن میں اس کی بلند ہمتی اور اس کے باطنی احوال کے عروج کا ذکر ہے ،خواجہ محمد نقشبند ثانی کے ساتھ بھی مکرم خان کے

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۲۷۳

<sup>(</sup>r) شاه نوازخان: مَاثر الامراء ٣/٥٥٥ -٥٤٩ (٣) حارثي، محد بن رستم: تاريخ محدى ٢٠٠

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢/١٥٢/١٥٣-٢٥٣ (٥) الصناس/١٥٩

<sup>(</sup>١) الينا ٢/٢٢١/٢٢١ (مكاتيب ك بعض اقتباسات كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب عاضر ١٥/٥)

<sup>(</sup>٤) محرسعيد، خواجه: مكتوبات ٢/٤٤ ١١١

<sup>(</sup>٨) عبيدالله، خواجه: خزينة المعارف ٢٥/ ٢٩/ ١٠٢/ ١٠٢

<sup>(</sup>٩) - ينسالدين، خواجه: مكتوبات ١٥/٢١،٣١/ ٢٥

روابط تحے(۱)۔

شعراء اورصوفیہ کے تذکروں میں اس کی علم پروری اور اہل علم وفقراء نوازی کے واقعات درج ہیں، اس کے دربار میں مشہور شعراء غنیمت کنجابی، میر رائخ سر ہندی اور محدسعیداعجازر ہے تھے(۲)۔

حضرت میرزامظهر جان جانان شهید (۱۱۱۱–۱۹۵۵ه/ ۱۰۰۰–۱۷۸۱ء) نے نواب کرم خان کی حضرت خواجہ محمد معصوم کے ساتھ عقیدت کوسب سے زیادہ عمدہ پرایہ 'بیان میں واضح کیا ہے، فرماتے ہیں:

ایک مرتبداورنگزیب نے نواب سے دریافت کیا کہتمہاری عمر کتنی ہے؟ نواب نے جواب دیا جارسال یعنی وہ عرصہ جو میں نے اپنے پیر بزرگوار (حضرت خواجہ محم معصوم) کی خدمت میں گزاراحضرت خواجہ اس کے ہاں کھانا تناول فرما لیتے تھے اور اس کے کھانے کونور خیال فرماتے تھے (۳)

اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ نواب مکرم خان مسلسل جارسال تک حضرت خواجہ کی خدمت میں رہا بمکرم خان لا ولد تھااس نے عبیداللہ خان کواپنامتینی بنالیا تھا (سم)۔

نواب مرم خان کے خاندان کے سارے افراد دین دار اور سلاطین مغلیہ کے ہاں مختلف مناصب پرخد مات انجام دیتے رہے تھاس کا والدیشنے میرخوافی اور نگزیب کا نہایت قابل اعتماد ملازم تھا وہ مختلف مہمات میں اور نگزیب کے ساتھ رہا جنگ تخت نشینی میں وہ اور نگزیب کے ساتھ رہا جنگ تخت نشینی میں وہ اور نگزیب کا حامی اور اس کے ہراول دستے کا سردار تھا اس لڑائی میں ۱۸۰ اھ/ ۱۹۵۷ء میں جان دی (۵)۔ شخ میر کے نام حضرت خواجہ کے چارم کا تیب ہیں (۱)۔

<sup>(</sup>۱) محرنقشبند ثاني، خواجہ: وسیلة القبول ا /۲۵ (۲) تفصیل کے لئے دیکھئے:

انصاری، نورانحن: فاری ادب بعبداورنگزیب۱۱،۲۵،۵۲،۵۳،۳۰۳،۳۰۳،۳۰

<sup>(</sup>m) غلام على د ولوى، شاه: مقامات مظهرى ٢٥٢-٢٥٣

<sup>(</sup>٣) شاه نوازخان: مَاثرالامراء ١٠١٧٥

<sup>(</sup>٥) الينام / ١٢٧ - ١٢٨ (١) محمعصوم، خواجه: كمتوبات ا / ١١٠١٨ ١١١١١ (٥)

نواب مکرم خان کا چچا سید میرخوافی مخاطب به امیر خان بھی اورنگزیب کے منصب داروں میں شامل تھا میرخوافی فدکور جب مارا گیا تو اس کی جگداس کو چار ہزار ذات اور تین سو سوار کا منصب ملا، وہ کا بل کا صوبہ دار بھی رہا پھر استغفاد ہے کر دبلی میں مقیم ہوگیا، • ١٠٥ه۔ اھے اسلام کو انتقال ہوا (۱)۔

حضرت خواجه کا ایک مکتوب ای سیادت پناہ امیر خان کے نام ہے جو حدود اسے ۱۹۲۱ء کولکھا گیا(۲)۔ حضرت خواجہ کے ایک خلیفہ صوفی پایندہ محمد کا بلی کے ساتھ بھی امیر خان کے روابط تھے(۳) حضرت خواجہ سیف الدین نے سیدامیر خان کی وفات پر بی بی عرب خانم کے نام تعزیت نامہ بھی لکھا تھا(۲) جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کی بیگم بی بی عرب خانم بھی ہمارے حضرات سے ارادت رکھتی تھیں (۵)۔

نواب کرم خان کابڑا بھائی سید میر ابراہیم مخاطب بہ مختشم خان اورنگزیب کے منصب داروں میں سے تھااس کوایک ہزاری ذات اور چارسوسوار کا منصب ملا، وہ مختلف مہمات میں اہم کردار اوا کرتا رہا اس پر پریشانیاں بھی بہت آئیں، اس کے باپ شخ میر خوافی کی خدمات کے موض اورنگزیب نے اسے بہت نوازا (۱)،۱۱۱۹ھ/۱۰۵ء کواس کا انتقال ہو گرا (۷)۔

میرابراہیم کے فرزندوں میں میر جان مخاطب مختشم خان بھی بہت قابل تھا وہ دکن میں بخشی کے عہدے پر فائز رہا(۸)اس کا شارعلاء میں بھی ہوتا تھا (۹)۔

<sup>(</sup>۱) مَارُ الامراء ٢/٩٤٣ - ٨٠، حبيبي، عبدالحي: تاريخ افغانستان ١٢٣ - ١٢٣

<sup>(</sup>٢) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١٥٤/١٠٠/ ١٥٤ (٣) الصنا ٢٥٤/٢١٢/٣

<sup>(</sup>٣) سيف الدين ، خواجه: كمتوبات ٢٦/٣٤

<sup>(</sup>۵) خواجسیف الدین کے مندرجہ ذیل مکاتیب لی بی عرب خانم کے نام ہیں: ۲۳/۱۹۲۷ میں / ۲۲/۱۹۵۱/۲۷۱

<sup>(</sup>٤) مارتی، محد بن رسم: تاریخ محدی ۲۳

<sup>(</sup>ד) שלועתום דור (דום - פרם

<sup>(</sup>٩) عبدالحي حنى: زبهة الخواطر ٢/ ١٩٣٣

حضرت خواجہ کے چھمکا تیب میرابراہیم مختشم خان کے نام ہیں(۱)۔ای طرح خواجہ اسیف الدین کے بھی چھ ہی مکتوبات اس کے نام ہیں، جن میں اسے" خان سعادت نشان مختشم خان" لکھا گیا ہے(۲)۔

حضرت خواجہ اورخواجہ سیف الدین دونوں بزرگوں نے اسے قیمتی نصائے ہے نواز ا ہے اوراہے ذکر وفکر میں مصروف رہنے کی تلقین کی ہے۔

نواب مکرم خان کا چھوٹا بھائی میر یعقوب ناطب بہششیرخان بھائیوں میں سب ہے بہادر تھا، نواب مکرم خان کے ساتھ ۱۹۹۱ھ ۱۹۸۳ء کو افغانوں کی تنبیہ کے لئے درہ جانوں کی طرف روانہ ہوا، اور سخت معرکے میں مارا گیا (۳)، حضرت خواجہ کے دومکا تیب اس کے نام ہیں، ایک میں مخالفت نفس امارہ اور تھجے عقا کد کا بیان ہے جبکہ دوسرے میں ذکرہ طاعات کا تذکرہ ہے (۴)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کے عقیدت مندوں میں ایک نمایاں نام بخآور خان (۵) کا ہے، اس نے اپنی دو تالیفات ریاض الا ولیاءاور مراُۃ العالم میں حضرات مجد دیہ کے ساتھ اپنی والہانہ عقیدت ومحبت کا اظہار کیا ہے۔

حفرت خواجہ کے متوسلین میں سے تی اصحاب کو اور نگزیب کا قرب اسی بخاور خان کی سفارش سے میسر آیا تھا مفتی محمد باقر لا ہوری جنہیں حضرت خواجہ نے خلافت ہی صرف اور نگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے دی تھی کے متعلق بخاور خان کولکھا ہے کہ وہ میرے فرزند

<sup>(</sup>۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۲/۱۵۰،۱۵۰،۳/۱۵۲،۱۷۳،۱۹۲،۱۲۲

<sup>(</sup>۲) سیف الدین، خواجہ: مکتوبات ۱۹/۱۳۸، ۱۰۸/۱۳۸، ۱۵۱/۱۵۸، ۱۵۸/۱۵۸، ۱۹۱/۱۹۱، ۱۹۱/۱۹۱، ۱۸۵/۱۵۸، ۱۹۱/۱۹۱، ۱۹۱/۱۹۱، ۱۸۳/۱۹۸۸ (۳) مرز ۲۰۵/۱۹۸۸ (۳۸۲،۲۲۸/۲۰۱۰) مرز (۳) مرز ۲۰۵/۱۹۸۸ (۳۸۲،۲۲۸/۲۰۱۰)

<sup>(</sup>٣) محمعهم، خواجه: مكتوبات ١١/١٣-١٩٩،٣١/١٩٢ (١٩١١)

ہم نے مقامات معصوی کے تعلیقات (۱۰ / ۷) میں اس خاندان کے اساء بصورت شجرہ درج کردیے ہیر،۔ان کے وطن اصلی خواف کے کل وقوع کے لئے بھی بہی تعلیقہ ملاحظہ کریں۔

<sup>(</sup>۵) بخآورخان (۱۰۳۰–۹۷۱ه/۱۹۲۰) کے حالات کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذا کاعنوان' حیات خواج محمعموم کے مآخذ' تحت ریاض الاولیاو مراُ ۃ العالم

معنوی ہیں،ان کی اعانت درویشوں کی دعالینے کے مترادف ہے(۱)۔ اورنگزیب مفتی محمد باقر لا ہوری کے والدگرامی مفتی شرف الدین عباس لا ہوری سے بخو بی واقف تھااس کی خواہش تھی کہ وہ بھی طریق یہ نقشبند میں داخل ہوجا کیں اس کارخیر میں بخاور خان نے بھر پور حصہ لیا کہ مفتی باقر کے والد بھی حضرات مجدد بیہ سے منسلک ہو جا کیں (۲)

مندرجه ذیل مریدین حضرات مجددیه بخآورخان سے متوسل تنے حافظ مقصود علی، ملاعبد الحق، زین العابدین، قاضی فضل الله تو خواجه سیف الدین کی سفارش پراس سے واصل ہوئے تنے (۳) میرعطاء الله بن میرضیاء الله نواسه کمیرمحمر نعمان بخشی (خلیفه مضرت مجدد الف ثانی)، میرجلال الدین خویش حامد خان (منصب دو صدی)، میرعزت الله (منصب چاربیتی) (۴)، شیخ محمد بادی بن خواجه عبیدالله مروج الشریعت، خواجه محمد پارسابن خواجه مروج الشریعت (۵) حاجی ولی محمد (مریدخواجه محمد نقشبند الشریعت، خواجه محمد پارسابن خواجه مروج الشریعت (۵) حاجی ولی محمد (مریدخواجه محمد نقشبند

اورنگزیب کوخواجہ محمد نقشبند ٹانی کے ساتھ کمال درجہ کی الفت وعقیدت تھی انہیں اپنے سے جدانہیں کرتا تھااور نہ ہی واپس سر ہند جانے کی اجازت دیتا تھا، انہوں نے کئی بار بادشاہ سے جج کے لئے جانے کی اجازت چاہی تو اس نے پس و پیش سے کام لیا، آخر انہوں نے بخا ورخان سے کہا کہ تم ہی مجھے بادشاہ سے سفر حرمین الشریفین کی اجازت لے دو (۷)۔ بخا ورخان سے کہا کہ تم ہی مجھے بادشاہ سے سفر حرمین الشریفین کی اجازت لے دو (۷)۔ ۲۵۰ اھ/ ۲۳۲ کوشنر ادہ مراد بخش بن شاہ جہان نے بلخ فتح کر لیا تو ۵۰ اھ/ ۲۳۲ کو اورنگزیب کو بلخ کاصوبہ دار بنا کر بھیجا گیا اس نے وہاں کے سارے باغیوں کو مطبع بنالیا تو نذرمحد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بنالیا تو نذرمحد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو

<sup>(</sup>١) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢٨٨/٢٣٣/

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: مكتوبات ١٩٩/١٣٢ (٣) الصنا٢٦/١٩٥-٥٥

<sup>(</sup>٣) محمنقشبند الى: وسيلة القبول ا / ٢٩ / ٨٥ (٥) الصنا ٨٥ / ٢٩ / ٨٩ (٣)

<sup>(</sup>٢) الضاَّ ١٠٠١/٨٠١

<sup>(2)</sup> ایناً ۱۹۰/۵۰/۲ (تفصیلات اس سے بل بیان کی جا چکی ہیں)

بہت عزت کے ساتھ رکھا گیا(۱) ان میں اس کے فرزند اصغر سلطان عبدالرجمٰن خان کے ساتھ حضرات مجدد بید کے بہت اچھے تعلقات قائم ہو گئے، بلخ اس کے سابق حکمر ان نذر گر خان کو واپس کر دیا گیا تو سلطان عبدالرحمٰن بلخ چلا گیالیکن جلد ہی واپس ہندوستان آگیا، خان کو واپس کر دیا گیا تو سلطان عبدالرحمٰن بلخ چلا گیالیکن جلد ہی واپس ہندوستان آگیا، اسے منصب دے کر بنگال میں متعین کر دیا گیا، شاہ جہان کے بیٹوں کے مابین جنگ تخت نشینی کے بعدوہ اورنگزیب کی خدمت میں حاضر ہوا اور مدتوں بنخ ہزاری منصب پرخد مات انجام دیتار ہا(۲)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کے تین مکا تیب سلطان عبدالرطن کے نام ہیں، ایک مکتوب
کسب مراضی حق جل وعلا کے موضوع پر ہے(۳)۔ دوسرا کمالات قلب انسانی (۴) اور
تیسرافضیلت ذکر کے بیان پر مشتمل ہے(۵) جس ہے معلوم ہوتا ہے کہ سلطان عبدالرحمٰن
با قاعدہ حضرت خواجہ ہے بیعت ہونے کے بعد مشق سلوک میں مصروف تھا، اس نے آپ کو
خطاکھ کر اپنی باطنی کیفیات کی تعییر معلوم کی کہ میں بھی بھی اپنے آپ کو بالیدہ دیکھا ہوں اس
کے جواب میں آپ نے فر مایا کہ بیتمہاری باطنی استعداد کی جامعیت کی دلیل ہے، پھر
دریافت کیا کہ میں اپنے آپ کو ایک سبزلباس میں زیورات سے مزین دیکھا ہوں تو جواب
ارشا دفر مایا:

مطالعه این معنی خوش وقت ساخت این دیداز نسبت بلندخبری دید (۱)۔
اس کے اسی تقوی کی بدولت خواجہ سیف الدین بھی اس کے گھر تشریف لے جاتے سے ایک باروہ خودا پنے گھر لے گیا بہت خدمت کی ،فر ماتے ہیں:
مقا یک باروہ خودا پنے گھر لے گیا بہت خدمت کی ،فر ماتے ہیں:
فقیر درخان میدالرحمان سلطان سکونت دارد از غائت اخلاص بجد شدہ بخان مؤود

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی: مقدمه رقعات عالمگیر ۱۲۴-۱۲۹

<sup>(2)</sup> Athar Ali : Mughal Nobility under Aurangzeb, pp. 132, 179

197/۱۳۹/۳۱ (۳) کیرمعصوم، خواجہ: مکتوبات ۳/۱۳۹/۳۱ (۳) ایستا ۱۹۲/۱۳۹/۳۱ (۳)

<sup>(</sup>۵) اینا ۱۰۰/۱۳۵/۳ (۲) محمعصوم، خواجہ: مکتوبات ۲۰۰/۱۳۵/۳ (۵)

آورده بسيار خدمت گاري مي تمايد .....(۱)

سلطان عبدالرحمٰن نے خواجہ سیف الدین کوخط لکھ کرا ہے معمولات سے مطلع کیا کہ میں ذکر، مراقبہ اور صحبت سکوت میں مصروف رہتا ہوں تو اس پرخواجہ صاحب نے بوی مسرت کا اظہار فر مایا (۲)۔ایک بار معروف عالم دین اور حضرت خواجہ محصوم کے خلیفہ مفتی محمد باقر لا ہوری سلطان عبدالرحمٰن کے علاقے میں گئے تو خواجہ سیف الدین نے اسے خط لکھا کہ مفتی صاحب کی صحبت کو غلیمت جانیں (۳) سلطان نے آپ سے کہا کہ آپ کوئی تربیت یا فتہ مرید جو ظاہری و باطنی علوم کا عالم ہو میرے پاس بھیجیں تو آپ نے ملاشاہ محمد مقطن پیٹنہ کو اس کام پر مامور کیا (۳)۔خواجہ سیف الدین کے صاحبز ادگان بھی کئی بار مطلان کے پاس جاتے تھے تو سلطان ان کی بہت تعظیم و تکریم کرتا تھا (۵)۔

حضرت خواجہ محمر معصوم کے عقیدت مندوں میں ایک امیر جملۃ الملکی جعفر خان بھی تھا،
وہ صادق خان میر بخش بن طاہر وصلی بن محمد شریف ہروی کا بیٹا اور یمین الدولہ آصف خان کا
بھانجاو داماد تھا، شاہ جہان اور اور نگزیب کے عہد میں مختلف عہدوں پر فائز رہا پھر اور نگزیب
نے ۲۵۰ اھ/ ۱۹۲۳ء کو اسے وزیر بنا دیا اور وہ اپنی وفات ۱۸۱۱ھ/ ۱۹۷۰ء تک اس
منصب برکام کرتارہا (۲)۔

حفرت خواجہ کے چارم کا تیب جعفر خان کے نام ہیں جواس کے خطوط کے جواب کے طور پر لکھے گئے ہیں، ایک مکتوب میں فرماتے ہیں جادہ سنت پر متنقیم رہے، ہمارے تعلقات کا صرف ایک ہی مقصد ہے اور وہ ہے کہ اس دنیائے فانی میں عبادت و بندگی کریں تعلقات کا صرف ایک ہی مقصد ہے اور وہ ہے کہ اس دنیائے فانی میں عبادت و بندگی کریں

Athar Ali : Apparatus of Empire (بالداداشاري)

Ibid: Mughal Nebility under Aurangzeb. (יְוֹבוֹנוֹלוֹתֵּ)

<sup>(</sup>۱) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١٢٣/٨٣ (١) الصنا٢٣/١١

<sup>(</sup>۳) ایفناه (۳) ایفناه (۳)

<sup>(</sup>۵) ایسنأ ۵۳/۳۲ (مکتوبات سیفیه میں ایسے اور اشارات بھی ملتے ہیں جن سے شنرادہ سلطان عبدالرحمٰن اور حضرات مجددیہ کے خوش کوار تعلقات کا ندازہ ہوتا ہے)۔

<sup>(</sup>٢) شاه نوازخان: مآثر الامراء ا /٥٢٨-١٥٥، نيز ملاحظهو:

اورالله تعالیٰ کی معرفت حاصل کریں ، حضرت خواجہ کے خلیفہ شخ محمطیم جلال آبادی جنہیں خلافت ہی اورنگزیب کی تربیت کے لئے دی گئی تھی جملۃ الملکی جعفرخان سے ملتے رہتے ہے (۱)۔ دوسرے مکتوب کا موضوع ہی " ترغیب برمخصیل نیستی وتغیر وقت' ہے(۲) تیسرے مکتوب کا موضوع ہی " ترغیب برمخصیل نیستی وتغیر وقت' ہے (۲) تیسرے مکتوب کا تعلق" اسرار محبت وفضائل احسان باخلق' ہے جس میں اسے بتایا ہے کہ اسلامی نقطۂ نظر سے خدمت خلق کاعملی مفہوم کیا ہے (۳)؟ چوتھا مکتوب قلب عارف کی جامعیت پرہے (۴)۔

خواجہ عبیداللہ مروج الشریعت کے تین مکا تیب جملۃ الملکی جعفر خان کے نام ہیں،
پہلامکتوب اس کے بعض شبہات کے بیان میں ہے(۵)۔ دوسرا مکتوب ایک صوفی کی طے
منازل سلوک کے سلسلہ میں اس کے عجز اور بے چارگی کے ذکر پر مشمل ہے(۱) تیسرا
حضرت خواجہ محموم کے وصال (۹ کے ۱۰ اھ) اور آپ کے فراق پر ہے(ک) جعفر خان بھی
آپ کے وصال کے صرف تین سال بعد ۱۸۰۱ھ میں انتقال کر گیا۔

جعفرخان کی بیوی بھی حضرت خواجہ کی عقیدت مند تھیں، وہ ایک بارشدید بیار ہوئیں تو آپ کی دعا ہے اللہ تعالیٰ نے اسے صحت عطا کی (۸) جعفرخان کی زوجہ فرزانہ بیگم، نمین الدولہ آصف خان کی بیٹی، ممتاز محل (ملکہ شاہ جہان) کی بہن تھی" بی بی جیون عرف تھا۔ شہرادہ محمد اعظم اور محمد اکبر (پسران اور نگزیب) جعفرخان کی وفات (۱۸۰اھ) پر تعزیت کرنے کے لئے بی بی جیوفرزانہ بیگم کے گھر گئے تھے (۹)۔

حضرت خواجہ نے اپنے ایک کمتوب میں فرزانہ بیگم کے مرض سے شفایاب ہونے پر \* خوشی کا اظہار فر مایا ہے(۱۰) جعفر خان کا فرزند نامدار خان بھی حضرت خواجہ سے عقیدت

| (۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۱۳۸/۹۴/۱۳۱   | (٢) الصنا ١٣١/٩٨/١١١١         |
|------------------------------------------|-------------------------------|
| (٣) اينا ١٥٣/١١١/١١٥                     | (٣) الضاّ / ١٢٩/٢٣ (١٢٩       |
| (٥) عبيدالله، خواجه: خزيمة المعارف ٥٢/٣٢ | (۲) الضاً ۱۱۲/۸۸              |
| (۷) ایشآاس / ۱۳۷                         | (٨) صفراحمه: مقامات معصوى ١٠٠ |
| AF AFA/11 -1115 - 11: 11 14 (A)          |                               |

<sup>(</sup>١٠) محمعصوم، خواجه: كمتوبات ١١١١/٣١١ م

ر کھتا تھا (۱) وہ اہم ملکی مہمات میں شریک رہا اسے اعلیٰ مناصب عطا ہوئے اودھ کا صوبہ دار بھی رہا، اور نگزیب کی اس پرخصوصی عنایات تھیں (۲) اس کا بیٹا دیندار خان مخاطب بہ مرحمت خان بھی منصب دارتھا (۳)۔

اورنگزیب کا ایک قدیم ملازم اور شنرادگی کے زمانے کا ایک ساتھی ضیاء الدین حسین بدختی مخاطب بداسلام خان بھی حضرت خواجہ سے خصوصی عقیدت رکھتا تھا، اورنگزیب نے اسے ترقی دی اور کشمیر کا صوبہ دار بنا دیا، ۲۵۰ اھ/ ۱۹۲۳ء کو انتقال کیا، اسے میرمجم نعمان بخشی (خلیفہ حضرت مجد دالف ٹانی) سے بڑی عقیدت تھی اور انہی کے مزار (اکبر آباد) بدختی (خلیفہ حضرت مجد دالف ٹانی) سے بڑی عقیدت تھی اور انہی کے مزار (اکبر آباد) کے جوار میں دفن ہوا۔ اس مزار کے نزدیک اس نے ایک مجد بھی بنوائی تھی، اسلام خان کی ایک دختر میرمجمد ابراہیم بن میرمجمد نعمان بدخشی سے منسوب تھی (۲۷)۔

حضرت خواجہ کے جارم کا تیب اس کے نام ہیں جن میں اس کے صوفیانہ معارف کے جوابات دیے گئے ہیں (۵)۔

اسلام خان برخشی کابیٹا میر عیسی مخاطب بہ ہمت خان بھی حضرت خواجہ کاارادت مندتھا،
ہمت خان کی تربیت خود اور نگزیب نے کی تھی ممتاز علماء اور شعراء کے علاوہ اہل ہنر ہو کمال
اس کی محفل میں باریاب ہوتے تھے، وہ خود شاعر تھا، اس نے مخلف ملکی مہمات میں اہم
کردارادا کیا، اس کے بیٹے محمر سے مرید خان اور روح اللہ نیک نام خان بھی منصب دار
سے (۲)۔ ہمت خان (میرعیسی ) ہے مولف مقامات معصومی نے ایک روایت بھی بیان کی
ہے (۷)۔ معروف شاعر میرمحمد افضل ثابت ہمت خان ہی کا قابل فرزندتھا (۸)۔
حضرت خواجہ کے دوم کا تیب ہمت خان کے نام ہیں جن سے اس کی تصوف شناسی کا

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۱۰

<sup>(</sup>r) مَاثِر الامراء ٣ / ١٨٢ - ١٨٣٠ ، اطبر على: ٢٠٥ ، ١٨١ ، ١٠٢

<sup>(</sup>٣) حارتي، محد بن رستم: تاريخ محدى ٨ (٣) مَارْ الامراءا /٢١٦–٢١٩

<sup>(</sup>۵) محم معصوم، خواجه: مكتوبات ا/۱۲۹،۱۲۹،۳/۱۱،۵۱

<sup>(</sup>٨) ثابت كے حالات كے ماخذ كے لئے و كھئے: تاریخ محمدی ٥-١ (مع تعلیقات عرثی ٢١٥-٢١٦)

اندازه بوتا ب(۱)\_

حضرت میر محمد نعمان بدخشی (خلیفهٔ حضرت مجدد الف ثانی) کے صاحبزادے میر محرابراہیم اورنگزیب کی شنرادگی کے زمانے ہی سے اس سے دابستہ تھے وہ نہایت نیک و صالح تھے، ٧٤ وا حكوجب صاحبز ادگان سر مندج كے لئے روانہ ہوئے تو ميرمحد ابراہيم ان کے ساتھ بندرگاہ سورت تک آئے وہاں ان برحرمین الشریقین کی محبت نے غلبہ کیا تو وہ بادشاہ اوراینے خاندان سے اجازت لئے بغیر بی حضرات کے ساتھ روانہ ہو گئے وہاں جاکر انہوں نے اورنگزیب کی حصول سلطنت کے لئے دعا کی اور حضرات سے ساتھ والیس ہندوستان آ گئے اس وقت اورنگزیب جنگ تخت تشینی میں کامیاب ہوکر تخت پرجلوہ افروز تھا وہ مبار کبادو بے کے لئے بادشاہ کے پاس گئے تو بادشاہ نے ان سے کہا کہتم اہل حرمین سے واقف ہومیں اپنی کامیابی کی خوشی میں کھھنذرونیاز اہل حرمین کے لئے تہیں دے رہاہوں تم وہاں جاؤاوران کے حوالے کر دووہ شاہ یمن امام اساعیل ہے بھی ملے تھے یمن میں ہی ٠٤٠١ ه كوانقال كياو ہيں مدفون ہيں (٢) مآثر عالمگيري ميں ہے كہ بادشاہ نے اى سال چھ لا كھيں ہزاررو يے كى اجناس اہل حرمين كے لئے مير محد ابراہيم كود بے كررواندكيا (٣)-ميرمحدنعمان بدخشى كےابك اورصاحبزادے ميرمحدالحق آغاز جوانی ميں منصب دارتھے لیکن نوکری ترک کرکے گوشہ شین ہو گئے ۸۱۱ ھوو فات ہو کی (۴)۔

محرمیرک بیک بدختی گرزدار بھی حضرت خواجہ سے ارادت رکھتے تھے، حضرت خواجہ کے ارادت رکھتے تھے، حضرت خواجہ کے جارم کا تیب اس کے نام ہیں (۵) محمر میرک نے استدعا کی تھی کہ حضرت خواجہ اپنا کوئی خلیفہ ہماری تربیت کے لئے بھیجیں تو آپ نے حافظ محمر صادق کا بلی (۲) کواس مقصد کے خلیفہ ہماری تربیت کے لئے بھیجیں تو آپ نے حافظ محمر صادق کا بلی (۲) کواس مقصد کے

<sup>(</sup>۱) محمعهوم، خواجه: مكتوبات ا/۱۱۸/۱۹۵۸ ۱۲۳/۲۰۳۹

<sup>(</sup>٢) عبدالفتاح:مفتاح العارفين ٢٥١-الف (٣) مستعد خان محرساتي: مَاثر عالمكيري ٢٨

<sup>(</sup>٣) مقتاح العارفين:٢٥٦-الف

<sup>(</sup>۵) محمعصوم، خواجه: محتوبات ۱۱۲/۲۳۰/۳۹/۳،۸۰/۳۹/۳،۱۹۲/۱۱۲/۲ معصوم، خواجه: محتوبات ۱۸۶/۲۳۰/۳۹۹/۲۰/۳۹/۳۹/۳۹/۲۸۰

<sup>(</sup>۲) مقامات معصوی ۹۸ س

كروانفر مايا، لكصة بين:

حقائق ومعارف آگاه اخوی اعزی شیخ محمد صادق از اخص وخلص احباب این جانب ست بلکداز راه ولا دت معنوی داخل فرزندان ماست بالتماس شاروانه آن حدود نموده شده است (۱)

حضرت خواجہ محمد عبیداللہ مروج الشریعت نے بھی اس کے نام ایک مکتوب میں لکھا ہے کہ خواجہ محمد صادق کی صحبت کوغنیمت جانو (۲) خواجہ سیف الدین کا ایک مکتوب محمد میرک کے نام ہے جس میں اس کے ایک خواب کی تعبیر بیان کی گئی ہے (۳)۔

قصور کے افغان امراء میں سے ممس خان خویشگی ، الہ داد خان خویشگی اور قطب الدین خان خویشگی (م) بھی حفرت خواجہ کے صلقہ مریدین میں شامل تھے ، ان میں قطب الدین خان خویشگی (م) بھی حفرت خواجہ کے صلقہ مریدین میں شامل تھے ، ان میں قطب الدین خان خویشگی (ف ۸۸ م اھ/ ۱۹۷۷ء) بہادرا فغان تھا جس نے جنگ تخت نشینی میں اعلانیہ اورنگزیب کی حمایت کی تھی اس نے اس جنگ کے دوران شیخ آ دم بنوڑی کے مشہور خلیفہ شیخ عبدالخالق قصوری کی خدمت میں حاضر ہوکراورنگزیب کی کامیابی کے لئے دعا کی درخواست کی تھی (۵)۔

ان امراء کے علاوہ طاہر خان، قباد خان، ترکتاز خان، سرانداز خان، تیرانداز خان، شمشیر خان، اله داد خان، شرزه خان (قلعد ارکابل) میر یعقوب خان (دیوان کابل)، شمشیر خان، اله داد خان (میرک معین الدین احمد خوافی) مترجم شرعة الاسلام، میرعبدالقادر مخاطب به دیانت خان، سیدعبدالرحیم بن اسلام خان مشہدی، مرز اابوالمعالی مخاطب به مرز اخان، میال معقول، محمد مراد خان بن مرشد قلی خان بھی حضرت خواجہ سے عقیدت رکھتے خان، میال معقول، محمد مراد خان بن مرشد قلی خان بھی حضرت خواجہ سے عقیدت رکھتے

<sup>(</sup>۱) مكتوبات معصوميه: ۱۳۰/۲۳۰/۲۸۲

<sup>(</sup>۲) عبیدالله، خواجه: خزینة المعارف۱۱۸ ۱۱۳ ۱۱۳ کے نام خواجه عبیدالله کے ۹ مکاتیب بیں (۲) عبیدالله، خواجه: خزینة المعارف۱۲/۵۱۰ کے نام خواجه عبیدالله کے ۹ مکاتیب بیں (۳) سیف الدین خواجه: مکتوبات ۱۲/۵۱۰)

<sup>(</sup>٣) ان افغان امراء کے مختر حالات کتاب حاضر کے تعلیقات میں ملاحظہ کریں ٥١٠ / ١٠

<sup>(</sup>۵) اس داقعہ کی تفصیل مقدمہ ہذامیں بیان کی جا چکی ہے۔

تق (۱)\_

شخ محمد یارمخاطب به خدا پرست خان (ف ۱۲۳ه) کوتو مقامات معصوی میں آپ کے خلفاء میں تحریر کیا گیا ہے(۲) وہ چودہ سال تک حضرت خواجہ کی خدمت میں رہے تھے(۳)۔

از واج امراءاورنقشبندی مشائخ

امراء کی عقیدت مندی کا حال تو آپ پڑھ چکے اس عہد کے امراء کی ازواج بھی ارادت وموانست میں امراء سے کسی طرح پیچھے نہیں تھیں، نہایت اختصار کے ساتھ بعض خواتین کے حضرات مجدد ریہ کے حلقہ میں داخل ہونے کا تذکرہ کیا جارہا ہے۔

بگات کے ساتھ تعلق کا ایک کلیہ حضرت خواجہ خود بیان فرماتے ہیں کہان کے مزاج کو نیک خیال کرتے ہوئے ان کی تربیت کرنی جاہئے (۴)۔

میرزاعبدالرحیم خان خانان کی بیٹی جان جانان بیگم حضرت خواجہ محرسعید سے بیعت تھیں اورا پنے مکاشفات آپ کی خدمت میں لکھ کران کی تعبیر وحقیقت معلوم کرتی رہتی تھیں ایک عریضہ کے ذریعہ اس نے چند مکاشفات لکھے جن کے جواب میں آپ نے گئی تجاویز پیش کیں اور فر مایا ان تشریحات کے سمجھنے میں دشواری ہوتو میر محمد نعمان بذشی سے رجوع کریں ،اسی مکتوب میں آپ نے اسے لکھا ہے کہ اس زمانے میں بدعات آئی کثرت سے رواج پاگئی ہیں کہ ان سے بچنا از بس لازم ہے ،اس زمانے میں کوئی ایک متروکہ سنت کو رواج دے تو اسے سوشہیدوں کے برابر ثواب ملے گا(۵)

<sup>(</sup>۱) ان امراء كخفر حالات بم نے تعليقات كتاب حاضر ۱۲/۵۱-۱۹ بس لكھ ہيں۔

<sup>(</sup>٢) مقامات معصوى ٥٠٥ (٣) ايضاً ٢٢٢

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١١٥/٢٢/١١١

<sup>(</sup>۵) محرسعید، خواجہ: مکتوبات ۱۱۲/۵۲۱-۱۱۵ جانان بیگم جی ہے مشرف ہوئی تھی اور قرآن مجید کی تغییر لکھنے کی معاوت حاصل کی اور شاعرہ بھی تھی (صباح الدین عبد الرحمٰن: بزم تیموریہ ۲۴۳/۳) نیز ملاحظہ ہو: آئین اکبری ا/۳۲۳ (تعلیقات بلوخمان)

اورنگزیب کی دوہبینں سیاسی کردار کے اعتبار سے قابل ذکر ہیں اول جہاں آرا بیگم جو شاہ جہاں کے ایام بیاری میں دربار کی سیاست پر چھائی ہوئی تھی اور داراشکوہ کی حامی تھی اس کا رجحان بھی داراشکوہ کی ملتب فکر کی طرف تھاوہ دارا کے مرشد ملاشاہ بدخشی کی مرید اور اس کا رجحان بھی داراشکوہ کی مکتب فکر کی طرف تھاوہ دارا کے مرشد ملاشاہ میں اورنگزیب کی ان کے حالات وافکار پر ایک رسالہ صاحبیہ کی مولفہ تھی اس کے مقابلہ میں اورنگزیب کی جھوٹی بہن روشن آرا بیگم اورنگزیب کی طرف دارتھی اوراورنگزیب کے شخ طریقت حضرت جھوٹی بہن روشن آرا بیگم اورنگزیب کی طرف دارتھی اوراورنگزیب کے خلاف ہونے والی سازشوں سے بھی اسے آگاہ رکھا تھا (۱)۔

ایسامعلوم ہوتا ہے کہ شہرادی بیعت تو حضرت خواجہ محمد معصوم سے تھی لیکن اس کی باطنی تربیت آپ کے فرزندخواجہ سیف الدین کے سپردگی گئی تھی ،اسی تربیت کے سلسلے میں اس کے نام ان کے کئی مکا تیب ہیں جن میں سے بعض کے مندرجات کی روشنی میں اس خاتون عفت نشان کی روحانی سرگرمیوں کی تفصیل بیان کی جارہی ہے۔

پہلے مکتوب میں سلسلہ نقشبند یہ مجدد سے کا شغال کی حقیقت اس پرواضح کی ہے(۲)
دوسرے مکتوب میں فنای قلب کی ماہیت کا بیان ہے(۳) ایک مکتوب شنرادی کے خط
کے جواب میں لکھا ہے جس میں اس نے اتحاد صفات خود باصفات حق نوشتہ بود.....(۷)
کے معنی دریافت کئے ہیں۔

ایک اور مکتوب میں فنا و بقاء کے بیان کے بعد کلمہ طیبہ کا تکرار کرنے کی تاکید کی ہے۔ ایک مکتوب میں شنرادی نے اپنا مکاشفہ لکھا تو اس پرخوشی کا اظہار فرمایا ہے (۱)۔

حضرت خواجہ سیف الدین کے ایک مکتوب سے توبیا مربالکل واضح ہے کہ شنرادی روشن آ راء کوخوا تین کی روحانی تربیت کرنے کی اجازت دی گئی تھی بعنی اسے آپ نے خلافت بھی دی تھی اس مکتوب میں ان خوا تین کے اساء بھی لکھے ہیں جو با قاعدہ شنرادی کی خلافت بھی دی تھی اس مکتوب میں ان خوا تین کے اساء بھی لکھے ہیں جو با قاعدہ شنرادی کی

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی: مقدمه رقعات عالمگیر ۳۹۲،۳۸۷ - ۳۹۳

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: مكتوبات ١٥/١١-٠٠ (٣) الضاً ١٥-٢٠-٢١

rr/11 (٦) الضاّه/١١-٢٦ (٥) الضاّه (١٠) الضاّه (٣)

محمرانی میں مشق سلوک میں مصروف تھیں ان میں عصمت مآب خانم جیو، بی بی حافظہ اور خیرانی میں مشق سلوک میں مصروف تھیں ان میں عصمت مآب خانم جیو، بی بی حافظہ اور خیر النساء قابل ذکر ہیں جن کے روحانی معاملات و مکاشفات پر آپ نے بزرگانہ نظر ڈال کر اطمینان کا اظہار کیا ہے کہ ان کوذکر سلطانی میں مشغول کریں (۱)۔

ایک مکتوب میں شنرادی کے مکاشفات پڑھ کر اسے شرح صدر کی بثارت دی ہے(۲)۔

ایک اور خط میں اس کے مکاشفات پراطمینان کا اظہار کرتے ہوئے اے لکھا ہے کہ تمہار امعاملہ فنا کے درجے کو بینچ چکا ہے اور وضاحت کی ہے کہ:

" قائلان وحدت وجودتفرقه درمیان ظل واصل نمی کنند" (۳)

ایک عریضہ میں اس نے اپنے چند مکاشفات لکھے تو اس کے جواب میں آپ نے فر ہایا تزکیہ وتصفیہ حد کمال تک پہنچ جائے گا(۴) روش آ را بیٹم نے اپنی نوتھیر شدہ حو یلی میں جا کرمشق سلوک کی تو وہاں کی وارادت و مکاشفات بھی آپ کو لکھے جس پر آپ نے بتایا کہ ہر جگہ اور مقام کے مکاشفات جداگانہ ہوتے ہیں (۵)۔

خواجہ میف الدین نے روش آراکی وفات (۱۰۸۲ اط/ ۱۷۲۱ء) پراس کے بھائی اورنگزیب کوتعزیت کا خط لکھا،فر ماتے ہیں:

از استماع این واقعه با کله آن قدر به این عاصی و دیگرفقرای طریقه علیه نم واندوه روآ ورد که چگونه معروض وارد.....(۲)

مولف نے اپنی والدہ محترمہ سے جو کہ حضرت خواجہ محمد معصوم کی صاحبزادی تھیں روایت کی ہے کہ ایک بارشہزادی نے حضرت خواجہ کو ایک خطاکھا جس میں نہایت عقیدت و موانست کا اظہار کیا، یہ خط پڑھ کر آپ نے فر مایا کہ طبقۂ سلاطین خصوصاً مستورات میں مشاکخ سے اس قتم کی محبت ''عنقا مغرب'' ہے، یہ حض الله تعالیٰ کافضل ہے کہ اس عہد میں مشاکخ سے اس قتم کی محبت ''عنقا مغرب'' ہے، یہ حض الله تعالیٰ کافضل ہے کہ اس عہد میں

<sup>(</sup>۱) الينا ۱۳/ ۱۳ (۲) الينا ۱۳/ ۵۳/ ۱۳ (۳) الينا ۱۳/ ۱۳ (۱) الينا ۱۳/ ۵۵/ ۵۵/ ۱۱۲ (۱) الينا ۱۳/ ۵۵/ ۵۵/ (۱) الينا ۱۳/ ۱۱۵/ ۱۱۹ (۱) الينا ۱۳/ ۵۵/ ۱۱۹ (۱)

ميرى وساطت سے شاہ وگدا كومجت لا فانى سے حصدوا فرمل رہا ہے(١)۔

حضرت خواجہ محم معصوم کے روضۂ مبارک کی تغییر کی سعادت بھی ای شنم ادی روشن آراء کونصیب ہوئی (۲) اس نے اس نیک مقصد کے لئے بڑا اہتمام کیا اعلیٰ درج کے معمار ایران سے بلائے جس مقام پر آپ کا مزار تغییر کیا گیا تھا وہ قطعہ اراضی خواجہ سیف الدین کی ملکیت تھا (۳) اس روضہ کی تغییر پر ایک لا کھ روپے صرف ہوئے پانچ ہزار انٹر فیاں گنبدوں پراورچالیس ہزار روپے میں روضہ سے ملحقہ مجد تغییر ہوئی (۷)۔

زیب النساء (ف سمااا ھ) بنت اورنگزیب شخ عبدالا حدوحدت (بن خواجہ مجرسعید)
سے عقیدت رکھتی تھی شخ وحدت کے چندم کا تیب بھی اس شنر ادی کے نام ہیں جن میں اسے
بندونصائح اور بعض مسائل عرفانی ہے آگاہ فرمایا ہے (۵)۔

خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے کئی مکا تیب امراء کی از واج کے نام ہیں، لیکن جامع مکتوبات نے ان خوا تین کے نام نہیں لکھے، ان مکا تیب سے انداز ہ ہوتا ہے کہ یہ خوا تین آ ب سے بڑی عقیدت رکھی تھیں اور خانوادہ مجدد بیاور مریدین کی خوا تین کی مالی امداد بھی کرتی رہتی تھیں، شخ محمد انٹرف کے صاحبز ادے کی شادی شخ محمد یجی (بن حضرت مجدد الف ٹانی) سے قرار پائی تواس کار خیر کے لئے دوسور و پے کی رقم ایک خاتون محتر مہنے اداکی (۲)۔ ای طرح خواجہ سیف الدین کے بھی چند مکا تیب امراء کی از واج کے نام ہیں، ایک

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۲۳۳

<sup>(</sup>٢) الصنا ٢٥٧، عبد الفتاح: مفتاح العارفين، خطي، ورق٢٥٦ - الف

<sup>(</sup>۳) مقامات معصوی ۲۵۷ (مولف روضة القيوميه نے لکھا ہے کہ وہ زمين خواجه عبيدالله مروح الشريعت کی تھی جو درست نبيں ہے ۱۷۲/۳)

<sup>(</sup>۳) کمال الدین محمد احسان: روضة القیومیه ۱/۱۷۱، ۱۷۳ تفصیلات کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۳-۲،۲-۱/۲۵۷

<sup>(</sup>۵) وحدت، عبدالاحد: محلش وحدت ۲۳/۵۱/۳۷، ۵۵/۵۲، ۸۵/۵۲ ان مکاتیب کوحفرت وحدت نے اشعار سے بھی مزین کیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) محمد نقشبند ثاني، خواجه: وسیلة القبول ٢٠/٨/٣ اس خاتون کے نام خواجه نقشبند کے کی مکا تیب موجود ہیں۔

خط بی بی عرب خانم کے نام ہے جس میں اس کے شوہرسید امیر خان کی وفات پر افسوں کا اظہار کیا گیا(1)۔

ای متم کے دیگر مکا تیب بھی ہیں جن میں سے صرف چند مثالیں پیش کی گئی ہیں۔ دیگر سلاسل کے مشاکخ اور اور نگزیب

سلسلۂ نقشبندیہ کے بزرگوں کے علاوہ دیگر سلاسل کے صوفیہ کرام وعلاء عظام کے ساتھ اورنگزیب اوراس سے پہلے کے سلاطین کے ساتھ تعلقات کے ثبوت کتب تاریخ میں ملتے ہیں، ایسے رائخ العقیدہ بزرگوں کی خاصی تعداد ہے جن سے سلاطین مغلیہ ربط وضبط رکھتے تھے، ان میں سے چندمعروف شخصیات کامخضر تذکرہ کیا جارہا ہے۔

شخ عبداللطیف بر ہانپوری امر بالمعروف ونہی عن المنکر میں نہایت متشدد تھے، ان کی یہی صفت اورنگزیب جیے متشرع بادشاہ کو پہندتھی جس کی وجہ سے وہ ان کا معتقد تھا (۲) شہرادگی کے زمانے سے بی اس کے شخ کے ساتھ عقید مندانہ مراسم تھاس نے چندگاؤں ان کی خانقاہ کے لئے پیش کئے تو قبول نہ کئے، اس نے اس کی وضاحت کرنا جا بی تو فر مایا کہ خیر و برکت حاصل کرنا جا ہے ہوتو گوشہ نشین اور فقراء کے لئے وظا کف مقرر کرو، مظلوموں کو ظالموں سے بچاؤ اور دیگر فیجیس کیں۔

اورنگزیب جنگ تخت نشینی کے لئے برہان پور سے تیاری کر کے نگلنے سے پہلے شخ برہان شطاری (ف ۱۰۸۳ھ/ ۱۹۷۱ء) سے ملنے کے لئے گیا، شخ برہان بادشاہوں اور امراء سے ملنا اپنے صوفیانہ مسلک کے خلاف سیجھتے تھے، اس لئے اورنگزیب بھیس بدل کران گی مجلس میں گیا، ایک نو واردکود کھے کرشنخ برہان نے نام پوچھا تو اورنگزیب نے ابنا نام بتایاء شخ اس کی طرف مخاطب نہیں ہوئے اور نہ ہی اے کوئی تبرک دیا، اورنگزیب دوسرے روز پھر خافقاہ میں گیا، شیخ نے آزردگی کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہتم کو یہ جگہ بسند ہے تو لے لوہم

<sup>(</sup>۱) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ٢١/ ٢٢، ١٠٤/ ١٠٠

<sup>(</sup>٢) شيخ عبداللطيف (ف٢١٠١ه/ ١٩٥٥ء) كم طالات كم آخذ كيلئ و يميخ تعليقات كتاب حاضر ٥٠٥/٣

کہیں اور چلے جائیں گے لیکن تیسر ہے روز اور نگزیب پھر حاضر ہوا وہ نماز کے لئے خانقاہ سے باہر نکل رہے تھے اور نگزیب ان کے سامنے مود بانہ کھڑا ہو گیا اور کہا کہ داراشکوہ نے شریعت کے خلاف کئی اقد ام کئے ہیں اگر مجھے حکومت ملی تو اسلامی احکام جاری کر دوں گا، آب باطنی تو جہ فرما ئیں، شیخ بر ہان نے کہا کہ ہم جیسے کم اعتبار فقیروں کی دعا ہے کیا ہوتا ہے تم بادشاہ ہونیکی، عدل پروری اور رعیت نوازی کی نیت کے ساتھ دعا کر وہم بھی دعا کے لئے آتھ اٹھا ہے ہیں، اس وقت اور نگزیب کے ساتھ شیخ نظام تھے انہوں نے اور نگزیب سے کہا بادشاہی مبارک ہو (۱)۔

سید شیرمحمد قادری بر ہانپوری (ف ۱۱۰۲ه/۱۲۹۰ء) کے ساتھ اورنگزیب کی ارادت شنرادگی کے زمانے سے ہی تھی اور وہ خلوت میں بھی اس کے ساتھ رہے تھے بعض سفروں میں اس کے ہمر کاب بھی رہے (۲)۔

اورنگ آباد کے قیام کے دوران اورنگزیب نے سید فیروز نامی ایک صوفی کے ساتھ کئی مرتبہ شب جمعہ گزاریں اور وہ بادشاہ بننے کے بعد بھی ان سے ملتار ہا( ۳)۔

اورنگزیب کے معاصر ایک اور بزرگ میرسید محمہ قنوجی بھی بلند پایہ عالم اور چشتی سلسلہ کے صوفی تھے، اورنگزیب نے ان کوا کبرآباد بلالیا، اور بہت ہی تو قیرواحر ام سے اپنے پاس رکھا، وہ ان سے امام غزالی کی تصانیف خصوصاً اجیاء العلوم اور دوسری کتب سلوک پڑھوا کر منتا اور ہفتہ میں تین روز سید صاحب کے ساتھ مذاکرہ کرتا تھا ( ۴)۔

سنترا اور ہفتہ میں تین روز سید صاحب کے ساتھ مذاکرہ کرتا تھا ( ۴)۔

ایک بارمیرسیدمحمر قنوجی اورنگزیب سے ملے تواس نے ایک ہزاررو پے اور دوخوان میوہ بطور نذر پیش کئے (۵)۔

میرسید قنوجی فالو ی عالمگیری کی تدوین میں بھی شریک رہے(۲)۔

<sup>(</sup>١) خافى خان: منتخب اللياب ٢/ ٥٥٢ (٢) بختاورخان: مرأة العالم ٢/٩٠٧

<sup>(</sup>٣) الفياء /١٠٩

<sup>(</sup>٣) الينا (٣)

<sup>(</sup>۵) ساقی مستعدخان،: مآثر عالمگیری

<sup>(</sup>۲) مجیب الله ندوی: فآلای عالمگیری کے موفین ۲۸-۲۹

چشتی صابری سلسلہ کے معروف بزرگ شیخ داؤدگنگوہی (ف ۱۰۷۳هم/ ۱۹۲۳ء) کئی مرتبہ شاہ جہان واورنگزیب سے ملے اور شاہی عنایات سے بہرہ ورہوئے (۱)۔

مخدوم جہانیاں جہان گشت بخاری کی اولا دمیں سے ایک صاحب علم وتقوٰ کی سید جعفر احمد آبادی (ف ۱۰۸۵ھ / ۱۹۷۵ء) اورنگزیب سے ملے تتھے اس نے بردی عقیدت کے ساتھ نفتد انعام ،خلعت اور ہاتھی سے سرفراز کیا ،شاعر بھی تتھے صفاتخلص کرتے تتھے۔ان کے بھائی رضوی خان صدر الصدور تتھے (۲)

سلسلۂ شطاریہ کے صوفیہ جن کے ساتھ نقشبندی مشائخ کے تعلقات بھی خوشگوار نہیں رہے اور نگزیب سے ملتے رہتے تھے اس نے ان کوبھی انعامات سے نواز اتھا، ان میں سے شخ محمد اشرف شطاری لا ہوری اس عہد کے نامور صوفی تھے وہ کئی بار بادشاہ سے ملے اور انعامات سے نواز ہے گئے، ۲۵۰ اھ/ ۱۹۲۳ء کو ایک ملاقات میں اور نگزیب نے آئہیں انعامات سے نواز ہے گئے، ۲۵۰ اھ/ ۱۹۲۳ء کو ایک ملاقات میں اور نگزیب نے آئہیں ایک ہزار روپے انعام دیا گیا، شخ محمد اشرف کچھ عرصہ دبلی میں اور نگزیب کے پاس بھی مقیم رہے جب واپس آئے تو باوشاہ کی پیش کردہ رقم ای ہزار و پے تھی انہوں نے اس رقم سے لا ہور میں ایک مدرسہ اور فافقاہ تعمیر کروائی (۳)۔

خافقاہ تعمیر کروائی (۳)۔

شیخ محمد اشرف لاہوری کے شیخ زادے شیخ عبدالملک بھی کئی بارشیخ آشرف کے ساتھ اورنگزیب سے ملے تنص (۴)۔

اورنگزیب سے ملاقات کرنے والے مشائخ میں سے سید نعمت الله، شخ عبدالرحمٰن

(٢) بخاورخان: مرأة العالم ٢/١٥١٣-١١٦

٣ \_ بخاورخان: مرأة العالم ٢ / ١٨

<sup>&</sup>quot;(۱) شخر مسلمونی کے حالات پر حدائق داؤدی ایک اہم تذکرہ ہے جس پر رسالہ برہان، دہلی، (مئی ۱۹۷۰ء) میں ہمارا کی سنعار فی مقالہ جھب جکاہے۔

<sup>(</sup>٣) شیخ محمداشرف لا ہوری کے ملفوظات ان کے ایک ارادت مندسلیمان بن شیخ سعدالله نے احوال مشاکح کبار کے عام ہے جمع کئے تھے جے ہم نے ایک مقدمہ کے ساتھ مرتب کر کے شائع کردیا ہے جس میں ان کے حالات ملاحظ کریں۔

(مولف مراُۃ الاسرار)، شخ پیرمحدسلونی، سید فاصل گجراتی، شخ بایزید قصوری کے نام بھی کتب تاریخ میں درج ہیں(۱)۔

اورنگزیب کے عہد میں درجہ اول کے علاء بھی موجود تھے، اس نے فآلؤی عالمگیری مرتب کروانے کے لئے ملک کے طول وعرض سے اکابر علاء کوجھ کیا، مولانا مجیب الله ندوی نے فالؤی عالمگیری کے مرتبین کے حالات یک جا کر کے ایک کتاب مرتب کی ہے جو اس امر کی بین شہادات ہے کہ اس کے عہد میں رائخ العقیدہ علاء کی کی نبیں تھی اور وہ بخوشی اس کی متبین تھی اور وہ بخوشی اس کی متبین تھی دولت اس کے ساتھ تعاون کررہے تھے۔

مولفین فآلوی عالمگیری کے علاوہ ملامحمہ یعقوب، شیخ سلیمان منیری، شیخ عبدالعزیز اکبرآبادی، ملاقطب ہانسوی، شیخ قطب بر ہان پوری، ملاعوض وجیہ، قاضی عبدالوہاب، مولانا سیدمحمہ بجاپوری، حاجی احمد سعید بہاری، قاضی خلیل الرحمٰن، سیدعلی اکبر سعدالله خانی، ملامحمہ اکرم لا ہوری، ملاعبدالباقی جون پوری، قاضی عنایت الله موتگیری، قاضی محت الله بہاری اکرام لا ہوری، ملاعبدالباقی جون پوری، قاضی عنایت الله موتگیری، قاضی محت الله بہاری (مخاطب به فاضل خان)، شیخ نصیرالدین ہروی، مولانا عبدالله بن مولانا عبدالحکیم سیالکوٹی اور میرمرتضی واعظ ملتانی خاص طور پر قابل ذکر ہیں (۲) جن کے ساتھ اور نگزیب کے مراسم صرف اس لئے تھے کہ یہ حضرات حق گواور دارائے العقیدہ علاء تھے۔

اورنگزیب کے لئے احترام والقاب صرف مجددی حضرات نے ہی نہیں لکھے بلکہ دیگر سلامل کے صوفیہ نے جو القاب اس کے لئے لکھے ہیں وہ بھی ملاحظہ کرنے کے قابل ہیں۔اورنگزیب کے نام معنون ہونے والی کتب کثیر تعداد میں ہیں،ان سب کا احاطہ کرنا وشوارے۔

قادری سلسلہ کے ایک عالم شیخ محمد اشرف بن محمد مرید شاہدری لا ہوری فے تحفۃ الحسینی کے نام سلسلہ کے ایک عالم شیخ محمد اشرف بن محمد مرید شاہدری لا ہوری فے تحفۃ الحسینی کے نام سے نقتہی مسائل پر ایک کتاب تالیف کی تو اور نگزیب کے نام معنون کرتے ہوئے اس کے لئے شاندار اور طویل القاب لکھے، ای طرح ان کے ہم نام شیخ محمد اشرف شطاری اس کے لئے شاندار اور طویل القاب لکھے، ای طرح ان کے ہم نام شیخ محمد اشرف شطاری

<sup>(</sup>١) بخاورخان: مرأة العالم ٢/١١٣ ١١م،١٩١٩،٠١٨

<sup>(</sup>r) الصناء/٣٥٠-٥٥٨ وصباح الدين عبد الرحمن: برم تيموريد ٣٠-٣٠

لا ہوری جن کا ذکر کیا جاچکا ہے کے ملفوظات جمع کئے گئے تو جامع نے اور نگزیب کے لئے جو القاب درج کئے ہیں وہ کسی طرح بھی حضرات مجد دید ہے کم نہیں ہیں، لکھتے ہیں:
القاب درج کئے ہیں وہ کسی طرح بھی حضرات مجد دید ہے کم نہیں ہیں، لکھتے ہیں:
کا سراعناق ارباب کفروزندقہ ، ہادم اساس نخوت رفضہ و ملاحدہ ...... می مراسم
دین وملت ......(۱)

مشہور عالم دین اور شخ طریقت خواجہ خاوند محمود لا ہوری جو بظاہر حضرات مجد دیہ کے حالی نہیں تھے، کے فرزند خواجہ معین الدین شمیری جو بیس سال سے ہندوستان میں داراشکوہ کے زیراٹر الحادوزندقہ کی فضااور بدعات کی وجہ سے پریشان تھے جب اورنگزیب کا دور آیا تو انہوں نے شکر خداوندی کے اظہار کے طور پر کلام پاک کی ایک تغییر لکھی اور اسے اورنگزیب کے حضور پیش کیا'' شاہ اورنگزیب عاد لے عالمگیر''اس کی تاریخ تالیف ہے(۲) خواجہ معین الدین شمیری کی یہ فیسیر زبدۃ التفاسیر کے نام سے مشہور ہے ہمیں خلیل الرحمٰن داؤ دی مرحوم کے ذخیرہ کتب میں سے اس تفییر کا وہ خطی نسخہ ملا گیا ہے جومصنف نے اے اھو کو اورنگ زیب کی خدمت میں پیش کیا تھا، اس کے چنداوراق کا عکس یہاں دیا جا دہا ہے، ای طرح خواجہ خاوند محمود لا ہوری کے ایک اور فرزند خواجہ احمد نے سنٹرل ایشیاء سے اورنگزیب کو اس کی تخت شینی پرمبارک باد کا خطاکھا (۳)۔

حضرات مجدديه كاسفرح مين الشريفين

صوفیہ کرام، خصوصاً مثاکُ نقشبندیہ کی تحریرات میں اس پاک سرزمین پر حاضر ہونے کی خواہش اور بسا اوقات نہایت اضطراب کے ساتھ حرمین الشریفین کے بارے میں "مکا شفات، غیبانہ" کا ذکر ملتا ہے، حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی ای مقدس سرزمین پر

<sup>(</sup>١) عليمان بن سعد الله: احوال مشائخ كبار (متن ١)

<sup>(</sup>۲) محمد عمران نوکل، قاضی: معین بن محمود کشمیری اور ان کی تصانیف - مقاله مشموله معارف اعظم گزده ماری ایسانیف - مقاله مشموله معارف اعظم گزده ماری ایساده بخوری ۱۹۸۳ و نیز انبول نے اپنی ایک اور اہم علمی کاوش فقادی نقشبندید بھی اور نگزیب کے نام معنون کی (ایسنا: مئی ۱۹۸۳ء)

<sup>( \*)</sup> محد كاظم شيرازى: عالمكيرنام ١٢٩\_

حاضری کے ارادہ سے نکلے تھے لیکن کعبہ مقصود دہلی ہی میں مل گیا، پھر سر ہند شریف میں '' نزول کعبہ'' کا واقعہ اور مکاشفہ اس ذوق وشوق کی نشاند ہی کرتا ہے۔

حضرت خواجہ محمد معصوم ۷۴۰ اھ/ ۱۹۵۷ء کو حج کے لئے ہندوستان سے روانہ ہوئے لیکن آپ کے ایک مکتوب محررہ ۵۵۰ اھ/ ۱۹۳۷ء سے آپ کے اس مبارک سفر کے اختیار کرنے کی خواہش کا اظہار ہوتا ہے (۱)۔

حضرت خواجه اپ ایک خلیفه شیخ بایزید بن شیخ بدیع الدین سهار نپوری کو اپنے اراد ہ سفر کی اطلاع دیتے ہوئے لکھتے ہیں :

امید داریم که اداخرای ماه که ذی الحج باشد از بست و دوم تابست و نهم انقال از سر بهند داقع شود دازراه بندرسورت به کعبه مقصود دو وصول میسر آید...... بهر چند عقل عقیل نظر به عالم اسباب پابندی شود لیکن در راه عشق پاره از بند عقل باید برآمد (۲)

مكتوب كال اقتبال مفصله ذيل نتائج اخذ موتى بين:

حضرت خواجہ جج کے ارادے سے ۲۲ ذی الجے کو سر مند سے روانہ ہوئے اور صدور ۹ مند سے روانہ ہوئے اور صدور ۹ مند سے روانہ ہوئے اور صدور ۹ مندر سورت سے گزرنے کی قیاسی تاریخ بتائی۔

حفرت خواجہ جب روانہ ہوئے تو یقیناً اس وقت سال روانگی ۱۰۲۰ اھ تھا جیسا کہ آ حسنات الحرمین کے ابتدائیہ میں مترجم نے وضاحت کی ہے، اس لئے اس مکتوب کا سال تحریر ۱۰۲۷ ھ/ ۱۲۵۷ متعین کیا جا سکتا ہے۔

حضرات صاحبزادگان ہندوستان کے مختلف شہروں کے طویل سفراورسلسلۂ مجدیہ کے بزرگوں کے مزارات کی زیارت کرتے ہوئے سورت پہنچے تھے۔

حفزات جب سر ہند شریف سے روانہ ہوئے تو پہلا قیام پانی بت کی بردی مجد میں ہوا تھا(۳) بہت سے مزارات کی زیارت کے لئے بھی گئے سب سے پہلے اپنے جد برزرگوارشخ

<sup>(</sup>۱) مکتوبات معصومیه: ۲/۰۷ ایننا۲/۳۷۷ (۱)

<sup>(</sup>٣) مقامات معصوی ۱۸۴ (نسخ م)

عبدالاحد، پھرامام رفیع الدین (۱) اور حضرت مجددالف ٹانی اور پھر پانی بت میں مزارشخ شرف الدین بوعلی قلندر اورشخ احمر ترک، دبلی میں حضرت خواجہ باقی بالله، خواجہ قطب الدین بختیار کا کی، حضرت شخ نظام الدین اولیاء، شخ نصیرالدین چراغ دبلی اور امیر خسرو وغیرہ (۲)۔

د بلی کے علاوہ بر ہانپور کے کی مزارات پر بھی گئے ان میں حضرت خواجہ محد نعمان بدختی خلیفہ حضرت مجد د الف ٹانی اور حضرت مجد د الف ٹانی کے شہرہ آفاق سوائح نگار مولا نا محد ہاشم کشمی کے مزار پر خصوصیت سے جانے کا ذکر ملتا ہے، حضرت وحدت لکھتے ہیں کہ حضرت شیخ محر سعید قدس سرہ نے جب بر ہانپور کے قیام کے دوران خواجہ شمی کے مزار پر جانے کا قصد کیا تو عالم مثال میں وہ ہمارے احتقبال کے لئے آتے ہوئے معلوم ہوئے، جس کا انہوں نے دور سے ہی ادراک کرلیا:

قال سیلنا الشیخ (محمل سعیل) فی برهانفور لبا اردت زیارة قبر علیفه مجلد الالف الثانی خواجه هاشم البلخشی استقبلنی من مقامه فادرکنی علی مسافه .....(۳) الح

مقامات معصوی کے مختلف مندرجات ہے معلوم ہوتا ہے کہ تقریباً تمام صاحبزادگان اس سفر میں شریک ہوئے تھے اگر روضۃ القیومیہ کے اس بیان پراعتماد کیا جائے تو بیال الله کا ایک بہت بڑالشکر تصور کیا جائے گا (۴)۔

مقامات معصوی کے مولف نے اس سفر کی روداد آپ کے صاحبز ادہ مروج الشریعة محرعبیداللہ کے جمع کردہ ان ملفوظات سے نقل کی ہے جواس مبارک سفر میں آپ کے ہمراہ سخے۔ اور انہوں نے یواقیت الحرمین کے نام سے عربی میں آپ کے حربین الشریفین کے دوران سفر اور دہاں قیام کے دوران آپ کے ملفوظات اور مکا شفات مرتب کئے تھے بعد میں آپ کے حین حیات ہی صاحب حضرات القدس ملا بدرالدین سر ہندی کے صاحبز ادہ

<sup>(</sup>۱) وحدت، عبدالاحدس بندی: لطائف المدینه ۱۳ – ۱ (۲) ایننآورق ۱۳ – ۱۳ – ۱ (۳) ایننآورق ۱۳ ب سال ۱۳ سال ۱۳ سال ۱۸۹/۲ سال دروضة القومیه ۸۹/۲

شخ محمر شاکرنے انہیں فاری میں منتقل کیا تھا، مولف مقامات کے پیش نظریمی ترجمہ تھا جس سے انہوں نے نقل واقتباس کیا ہے(1)۔

حضرت خواجه كےخلفاء ساكن حرمين الشريفين

حضرت نواجہ محمد معصوم کے کئی خلفاء حرمین الشریفین میں مقیم اور ارشاد و تبلیخ اور درس و تدریس میں مصروف تصان سب کے حالات و کمالات کا احاطہ اس مقدمہ میں مشکل ہے چند شخصیات کا مجمل تعارف کروایا جارہا ہے۔

سيدزين العابدين يمنى محدث مدنى

حضرت خواجہ کے عرب خلفاء میں ان کا نام مرفہرست ہے، روضۃ القیومیہ کے ایک
بیان سے اندازہ ہوتا ہے کہ سید زین العابدین عرب سے سر ہند آگر فیضیاب ہوئے
سے اندازہ ہوتا ہے کہ سید زین العابدین عرب سے سر ہند آگر فیضیاب ہوئے
سے (۲) حضرت خواجہ نے اپنے قیام حرمین الشریفین کے دوران ان سے اجازت حدیث
لی تھی (۳) حضرت خواجہ کا ایک عربی مکتوب بھی ان کے نام ہے (۲)۔

ديكرخلفاءعرب

شیخ عمر شافعی یمنی نے بھی آپ سے خلافت پائی (۵) اور آپ کے اتباع میں حنق مسلک اختیار کرنا چاہالیکن حضرت خواجہ نے منع کیا، یمن میں سلسلۂ نقشبند یہ کوان سے فروغ ہوا، خواجہ محمد صادق بخاری بھی حضرت خواجہ کی طرف سے عرب میں مصروف کار تھ (۲) مولا نا عبداللہ تجازی بھی آپ کے خلیفہ اور شیخ مراد شامی کے ساتھ حضرت خواجہ کی حرمین الشریفین سے واپسی کے وقت مکہ میں حاضر تھ (۷) ان کے علاوہ حسب ذیل اصحاب الشریفین اور دیگر عرب ممالک میں حضرت خواجہ سے خلافت یاب ہوکر دعوت و حرمین الشریفین اور دیگر عرب ممالک میں حضرت خواجہ سے خلافت یاب ہوکر دعوت و

<sup>(</sup>۱) حنات الحرمين بهارے مقدمہ، حواثی اور اردوتر جمہ سميت طبع ہو چکی ہے

<sup>(</sup>r) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ٢٣٣/٢ (٣) مقامات معصوى ٨٣

<sup>(</sup>۳) محمد معصوم، خواجہ: مکتوبات ۱/۱۳ (ان کی نسبت یمنی روضة القیومیہ سے اور محدث مدنی کا لقب مقامات معصوی سے ماخوذ ہے) (۵) عبدالمجید خانی خالدی:الحدائق الوردیہ / ۱۹۷

<sup>(</sup>١) روضة القيومية ١١٣/٢ الصنام/١١١١

ارشاديس مصروف تنے۔

مولانا شيخ عبدالرحمٰن القراساني،مولانا شيخ على يمنى،مبلانا شيخ ابوتراب، شيخ عبدالله مغربي صوفي (۱)-

شيخ مرادشان

اگر چہ شیخ مراد کا قیام شام میں تھالیکن اکثر حرمین الشریفین میں بھی مقیم رہتے تھے،
عربی، فاری اور ترکی زبانوں کے ماہر تھے(۲) مولف روضة القیومیہ کا بیان ہے کہ جب
حضرت خواجہ حج کے لئے حجاز مقدیں میں حاضر ہوئے تو شیخ مراد بھی کئی ہزار شامیوں کے
ہمراہ آپ کے استقبال کے لئے مکہ مکر مہ پہنچے تھے(۳) بیام مسلمہ ہے کہ ان کی وجہ سے
شام اور ترکی میں سلسلہ نقشبندیہ کو بڑا فروغ ہوا شیخ مراد نے حضرت مجدد الف ٹانی کے
مکتوبات کے بعض حصوں کا عربی میں ترجمہ کیا تھا (۴) اور ایک رسالہ فی آ داب الطریقة
النقشبندیہ (۵) اور نقشبندی سلسلہ کے ضوابط پرکئی رسائل بھی تالیف کئے تھے(۲)۔
شیخ مراد کے دونوں صاحبزادے شیخ محمد دشقی (ف ۱۹۱ اھ/ ۱۹۵۵ء) اور شیخ مصطفیٰ
حضرت خواجہ محمد زبیر سربمندی کے خلیفہ تھے(۷)۔
حضرت خواجہ محمد زبیر سربمندی کے خلیفہ تھے(۷)۔

شیخ مراد حضرت خواجہ کے فرزندوں کا بھی ای طرح احترام کرتے تھے جب حضرت خواجہ کے وصال کے بعد آپ کے صاحبز اد ہے شیخ محمد صبغة الله حج کے لئے گئے تو شیخ مراد نے حاضر خدمت ہوکرایک لا کھروپے بطورنڈ رپیش کئے تھے(۸)۔

<sup>(</sup>۱) عبدالمجيد خانى: الحدائق الورديه ١٩٧، يليين بن ابرا بيم سنحو تى: الانوار القدسيه ١٩٨

<sup>\*(</sup>٢) شیخ مرادشای کے حالات مقامات معصوی میں درج ہیں ہم نے تعلیقات میں بعض متند مآخذ سے ان کے احوال و کمالات و تصانف کا تذکرہ کیا ہے ۲۹۳ ۔ ۲۰۳۰

<sup>(</sup>٣) روف ١٩٣/ مقامات معصوى ٢٥٠ (٣)

<sup>(</sup>۵) بغدادی، اساعیل: بدیة العارفین ۲/۱۲

<sup>(</sup>١) مرادى: سلك الدرر ٣/٠١١ كاله، عمر رضا: معجم المؤلفين ١٢/١١

<sup>(2)</sup> سلك الدررس/١١٦-١١١، روضة القيوميه ١٩٧/ (2)

<sup>(</sup>٨) مقامات معصوى ٢٨٨ (نخرم)

حضرت خواجہ کے قیام حرمین کے اثرات

حضرت خواجہ مجمد معصوم کے سفر حربین کے بڑے مثبت اثر ات مرتب ہوئے تھے اور ان اثر ات کے بہت ہے پہلو ہیں ،ہم صرف دو نکات پیش کررہے ہیں:

اول اس مفر کے دوران تالیف ہونے والی کتب سلسلة نقشبندیہ۔

دوم اس سلمله کی نشرواشاعت عربستان میں۔

قیام حرمین کے دوران تالیف ہونے والی کتب سلسلہ

ان سنین (۱۰۶۷-۱۰۵۸ه/۱۰۵۵-۱۳۵۸) میں سلسلهٔ مجددیه پر مندوستان اور عرب میں کئی اہم کتابیں مرتب ہوئیں جن میں اول کتب مناقب و احوال، دوم حضرت خواجه اوراعیان سلسله کی تائید میں موثر کتب اور سوم حقیقت کعبہ کے مسئلہ پر کئی رسائل اس دوران تالیف ہوئے جن کامخضر تعارف یہ ہے:

ا- لطائف المدينه

حضرت شیخ عبدالا حدوحدت سربندی نے اپنے والد حضرت خواجہ مجرسعید قدس سرہ کے احوال، ملفوظات اور سفر حربین کے دوران آپ کے مکاشفات فصیح عربی زبان میں ۱۹۵۸ اور می مرتب کر لئے تھے، مولانا محر امین بدخش نے نتائج الحرمین میں حضرت خواجہ محرسعید کے جن مکاشفات کو حضرت وحدت کے حوالے سے نقل کیا ہے، وہ ای رسالہ سے ماخوذ میں (۱)۔

۲- مولانا برخشی نے لکھا ہے کہ مخدوم زادوں نے اپنے قیام حرمین کے دوران اپنے مکا شفات پر کئی رسائل لکھے تھے ان میں حضرت وحدت کے نام کے ساتھ ان کے معاقبی مکا شفات پر کئی رسائل لکھے تھے ان میں حضرت وحدت کے نام کے ساتھ ان کے معاقبی ملامہ محمد فرخ مجددی کے رسالہ مکا شفات کا بھی ذکر کیا ہے (۲)۔

٣- مولانا بدختی نے بی صراحت کی ہے کہ اس قیام کے دوران حضرت خواجہ سیف

<sup>(</sup>۱) ہم فی تحقیق وحواثی سے اس اہم رسالہ کوم تب کرلیا ہے ان شاء الته جلد طبع ہوجائے گا۔

<sup>(</sup>٢) بدخشي، محدامين: نتائج الحرمين ورق ١٥٣٨ ب١٥٠٥-١

الدین بن حضرت خواجہ محم معصوم نے حضرت خواجہ کے منا قب لکھ کر مجھے دیے کہ میں نہیں نتائج الحرمین میں شامل کرلوں (۱)۔ انہیں نتائج الحرمین میں شامل کرلوں (۱)۔

۳- مولف حضرات القدى مولانا بدرالدين سر مندى كے فرزندوں نے حضرت خواجه محدسعيد بن حضرت مجدد الف ثانی كے حالات پراس دوران كئي رسائل تإليف كئے، مولانا بدخشى لكھتے ہيں:

شیخ بدرالدین وفرزندان اور درمنا قب ایثال رسالها ومکتوبها و کرامتها جمع کرده اند (۲)

۵- تالیفات مولا نامحمرامین بدخشی

حضرت خواجہ محمد معصوم اور حضرت شیخ آدم بنوڑی کے خلیفہ مولانا بدخشی نے بھی اس دوران (۱۰۷۸ه/۱۰۱۹) کئی اہم کتابیں تالیف کیس، ان کی کتابوں کی خاصی تعداد ہے،ان میں سے ہم صرف متعلقہ کتابوں کاذکر کررہے ہیں:

مقامات احمد بیرومنا قب حضرات المعصو میدید کتاب مولف نے حضرت خواجہ کے حربین الشریفین میں حاضر ہونے پرعربی زبان میں لکھی تھی اور نتائج الحربین کی تحمیل (حدود ۱۰۹۳ه / ۱۲۸۲ء) کے بعد اس کا خلاصہ فاری زبان میں بھی لکھا تھا، نیز انہوں نے وضاحت کی ہے کہ مجھے علوم ومعارف ومنا قب حضرت خواجہ پرکی رسائل لکھنے کی سعادت نصب ہوئی (۳)۔

مولا نابرخشی کی سب ہے اہم کتاب نتائج الحرمین ہے جو تین ضخیم جلدوں پر مشمل ہے اس کا بنیادی موضوع حضرت شیخ آدم بنوڑی (ف ۱۰۵۳ه / ۱۹۳۳ء) کے احوال، مناقب اور افکار کا بیان ہے لیکن ضمنا اس میں سلسلہ مجدد سے کے بارے میں الیم معلومات درج ہوگئی ہیں جن سے دوسرے ماخذ میسر خالی ہیں مثلاً اس کی تیسری جلد میں حضرت درج ہوگئی ہیں جن سے دوسرے ماخذ میسر خالی ہیں مثلاً اس کی تیسری جلد میں حضرت

<sup>(</sup>۱) بخشی، محمد امین: مناقب احمد بیدومقامات معصومیه ۸س

<sup>(</sup>٢) بدخش: نتائج الحرمين، ورق ٢٩٣-اب (٣) الصنا-ورق ٢٧٨-ب

مجددالف ٹانی، حضرت خواجہ محرسعیداور حضرت خواجہ محرمعصوم قدس اسرارہم کے حالات و
کمالات کا بہترین طریقہ سے تذکرہ کیا گیا ہے خصوصاً حضرات کے سفر حج کی سب سے
زیادہ تفصیلات اس میں درج ہوئی ہیں کیوں کہ اس کے مولف حضرت خواجہ کے قیام حرمین
کے دوران ہمہ وقت حضرات کے ہمراہ رہتے تھے، نیز حضرت شخ آ دم بنوڑی کے ہجرت
حرمین (۱۵۰اھ/ ۱۹۲۲ء) سے لے کر سال شکیل (۱۹۴ه/ ۱۸۸۲ء) تک حرمین
الشریفین میں سلسلۂ نقشبندیہ کی نشر واشاعت کے لئے جوسعی کی گئی اس کی سب سے زیادہ
معلومات کی حامل یہی کتاب ہے۔

۲- مناقب کے ساتھ ساتھ اس قیام کے دوران بعض حاسدین نے حضرت خواجہ کی "مذمت" میں بھی رسائل لکھے تھے(۱)۔ جن کے جواب علاء نے موثر طور پر دیے تھے اور دوقبول کا سلسلہ حضرت خواجہ کے ورود حرمین سے پہلے اور وصال کے بعد تک جاری رہا، کتاب" مواہب القیوم فی تائید الاحمد والمعصوم" اس سلسلہ کی ایک کڑی سر

2- حضرت خواجہ کے حرمین الشریفین پینچنے سے پیشتر ہی وہاں حقیقت کعبہ کا مسئلہ علاء کے ماہین زیر بحث تھا، نقشبندی حضرات کا خیال تھا کہ'' کعبہ سنگ و کلوخ کا نام نہیں ہے بلکہ حقیقت کعبہ تمام حقائق سے افضل ہے، جی گر حقیقت انبیاء کرام ہے بھی'' یہ مسئلہ اس وقت شدت سے بحث کا موضوع بن جا تا ہے جب حضرت مجد دالف ثانی قدس سرہ کے خلیفہ حضرت شخ آ دم بنوڑی ا ۵۰ الم ۲۳ اء کو، جرت کر یحر بین الشریفین میں مقیم ہو جاتے ہیں اس وقت سے حضرات مخد و مزادگان کے حربین پہنچنے تک (یعنی میں مقیم ہو جاتے ہیں اس وقت سے حضرات مخد و مزادگان کے حربین پہنچنے تک (یعنی میں مقیم ہو جاتے ہیں اس وقت سے حضرات مخد و مزادگان کے حربین پہنچنے تک (یعنی میں مقبوع پر مفصل رسائل تالیف کر کے حربین میں مزمند نے کا ۱۰ الم کے باس بھیج تھے (۲)، جن میں انہوں نے اپنے ندکورہ بالا مسلک کی تا ئید میں کے علاء کے باس بھیج تھے (۲)، جن میں انہوں نے اپنے ندکورہ بالا مسلک کی تا ئید میں پرزور دلائل بھی دیے ، مولا نامجم امین برخشی (خلیفہ شیخ آ دم بنوڑی) نے اس موقع پر سب پرزور دلائل بھی دیے ، مولا نامجم امین برخشی (خلیفہ شیخ آ دم بنوڑی) نے اس موقع پر سب پرزور دلائل بھی دیے ، مولا نامجم امین برخشی (خلیفہ شیخ آ دم بنوڑی) نے اس موقع پر سب

ے اہم کرداراداکیااوراس موضوع پرایک مفصل رسالہ "المفاصلہ بین الانسان والکجہ" کے نام ہے لکھ کراس قیم کے تمام تالیف شدہ رسائل کا جائزہ لیا ہے اور اپنی مشہور کتاب نتائج میں اس موضوع پر کئی اہم رسائل تالیف کرنے کا بھی ذکر کیا ہے اور اپنی مشہور کتاب نتائج الحرمین میں اس مسئلہ کے لئے تقریباً چالیس صفحات وقف کئے ہیں (۲)، اگر معاملہ یہاں تک ہی رہتا تو زیادہ اختلاف پیدا نہ ہوتالیکن جب حاسدین ہے اس موضوع پردلائل نہ بن سکے تو وہ سلسلہ مجددید کی مخالفت کے دوسرے ذرائع استعال کرنے لگے (۳) اور اختلاف استعال کرنے سائدی و تردیدی اختلاف سے اس موضوع پردلائل نہ اختلاف استعال کرنے سے دوسرے ذرائع استعال کرنے سے در ایک اور اختلاف سے تائیدی و تردیدی

## عربستان میں سلسلهٔ مجددیه کی ترویج

جس طرح سلسلۂ علیہ نقشبند یہ مجدد یہ کی اشاعت مادراء النہ، ایران، مغرب اور ہندوستان میں ہوئی ای طرح عرب میں بھی یہ سلسلہ بڑی سرعت سے رائج ہوا، سلسلۂ نقشبند یہ کے فعال ترین بزرگ حضرت خواجہ محمد پارسا بخاری (ف ۸۲۲ھ/۱۳۲۰ء) مدفون جنت البقیع (مدینہ منورہ)، حضرت خواجہ باتی باللہ کے نامور خلیفہ شخ تاج الدین سنبھلی کا قیام حرمین اور اس سلسلہ کی معروف کتاب رشحات کا عربی ترجمہ، پھر مکتوبات حضرت مجددالف ٹانی کے عربی تراجم نے ل کراس سلسلہ کی ترویجہ کے ایساماحول بیدا کر دیا جس سے اس میں روز بروز اتنی ترقی ہوئی کہ حضرت خواجہ محمد معصوم ۱۹۰۸ھ/

<sup>(</sup>۱) بدرسالدابھی تک طبع نبیں ہوااس کے بہت سے اقتباسات نتائج الحرمین میں پائے جاتے ہیں۔

<sup>(</sup>٢) بدخشي: نتائج الحرمين، ورق ١٩٣-٢١٦

<sup>(</sup>۳) بخشی: المفاضله (اس رساله میں اس سلسله کی نشروا شاعت کی راہ میں جورکاوٹیں پیش آئیں ،اان کا بھی ذکر کیا سماہے)

ہے۔ (س) ہم نے اس موضوع پر ایک مفصل مقالہ'' حضرت مجدد کے دفاع میں لکھی جانے والی کتابیں'' لکھا ہے (س) مشمولہ معارف اعظم گڑھ، ۱۹۸۲ء)

اورآپ کے بہت سے عربی خلفاء میں سے چندایک کا تعارف کروایا جاچکا ہے۔
مولانا محمد بن فضل الله محبی نے خلاصة الاثر فی اعیان القرن الحادی عشر میں، شخ محمد خلیل مرادی نقشبندی (جن کے جداعلی شخ مراد مذکور حضرت خواجہ کے خلیفہ تھے) نے سلک الدرر فی اعیان القرن الثانی عشر میں اور مولانا محمد امین بدخش نے نتائج الحرمین میں ایک تمام سرگرمیوں کا تفصیلی ذکر کیا ہے جن کا تعلق اس سلسلہ کی ترویج سے ہاوراس سلسلہ سے وابسة بہت سے اصحاب کے بلندا حوال و کمالات کا دلنشین پرائی بیان میں تذکرہ کیا ہے، جن کی روشنی میں ان اثر ات کا جائزہ لین بہت آسان ہوجاتا ہے جوان نفوس قدی کے بہت کے اس پاک سرز مین پر مرتب ہوئے۔

## تعلقات حضرت خواجه محمم معصوم اور حضرت شیخ آ دم بنوژی ایک غلط نهمی کااز اله

روضة القيومية ك ذريعة وام وخواص ميں به بات مشہور ہوگئ ہے كه حضرت خواجه اور حضرت فتح آ دم بنوڑى كے تعلقات بہت كشيدہ تھے، بلكه ڈاكٹر اليں ايم اكرام نے تو ان سر ہندى حضرات كى پارٹياں بنانے كى كوشش كى ہے، تعجب ہے كہ ڈاكٹر اكرام صاحب روضة القيومية پر ہرتنم كى تقيد كرتے ہوئے اسے غير مختاط، غالی معتقد، كم علم اور غير ثقة سب كھ كہ جارہے ہيں اور قارئين كواحتياط كے ساتھ اس كے مطالعه كى تلقين بھى مسلسل كرتے ہيں، كيكن ايسا معلوم ہوتا ہے كہ ان كے نزد يك جہاں مجد دى سلسلہ كے خلاف كو كى روايت ملتى ہے جس سے ان كے موقف كو سہار املتا نظر آتا ہے تو روضة القيومية پر تبھرہ كئے بغير قبول ملتى ہے جس سے ان كے موقف كو سہار املتا نظر آتا ہے تو روضة القيومية برتبعرہ كئے بغير قبول ملتى ہے جس سے ان كے موقف كو سہار املتا نظر آتا ہے تو روضة القيومية برتبعرہ كئے بغير قبول ميں اور جہاں كہيں ان كے اپنے خيالات پر زد پڑتی ہے وہاں روضة القيومية التي ميں اور جہاں كہيں ان كے اپنے خيالات پر زد پڑتی ہے وہاں روضة القيومية التي ميان كا بحوء نظر آنے لگتا ہے۔

بالکل ایسا بی معاملہ روضہ القیومیہ کی ان متضادر وایات کے بارے میں ہے جو حضرت خواجہ اور شیخ آ دم سے متعلق ہیں ،اس لئے ہمارے نز دیک ان روایات کا بھی بڑی تنقیدی نظر سے مطالعہ کرنے کی ضرورت ہے۔

صاحب روصنة القيومية نے حضرت شخ آدم كے متعلق خواجه محمد معصوم كا ايك مكتوب بنام شخ محمد يجيٰ بھی کہیں ہے نكال لیاہے ، مكتوب ہیہے :

بعض نامکمل اور ادھورے سالک اپنے خواب اور واقعات پر گمان کر کے اکابر دین کی برابری کرتے ہیں لیکن برابری کہاں ان سے برابری کی خواہش ایک خیال محال ہے جو محض نادانی اور خام خیالی ہے، بہت سے نادان از روی جہل مرکب اپنے واقعات پر بھروسا کر کے خیالات فاسدہ میں خود بھی مبتلا ہیں اور اور وں کو بھی گراہ کیا ہے لوگ گراہ ہیں، انہوں نے ضائع کیا، کھویا اور گوایا، اصل تو در کنار ابھی شاخ کے خیال تک کونہیں پہنچے بھن خواب ہیں ان کی مثال جو ہے کی ہے جو ہلدی کی گانٹھ پر پنساری بن بیٹھتا ہے(ا)

<sup>(</sup>۱) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/ ٦٣

یہ دراصل حضرت خواجہ کا ایک مکتوب(۱/۱۸۰) بنام حضرت شیخ محمہ یجیٰ کا آخری پیرا گراف ہے جس سے مولف روضة القیومیہ کوغلط بھی ہوئی ہے حضرت خواجہ نے تو اس افواہ کی تر دید کرتے (بقیہ حاشیہ الگلے سفحہ پر)

صاحب روضة القيوميہ نے ا ٥٠ اھ کے واقعات کے تحت بيسب کچھ لکھا ہے، جيسا کيمولا نابخش نے خودوضاحت کی ہے کہ وہ ان ايام ميں خانقاه سر ہند ميں مقيم تھے، اگر اس قسم کا کوئی واقعہ چيش آتا تو کہيں اشار تا ہی اس کا ذکر کرتے، بلکہ نتائج الحرمین کے مطالعہ کے بعد تو بيہ بات بہت واضح ہو جاتی ہے کہ صاحبز ادگان سر ہند اور حضرت شیخ آدم کے درميان تعلقات ميں کی قتم کی کشيدگی نہيں تھی، چند مثاليس ملاحظہوں:

حضرت شیخ محمہ یجی بن حضرت مجددالف ٹانی جن کے نام حضرت خواجہ کا ایک وضعی

مکتوب آپ پڑھ چکے ہیں کے متعلق شیخ محمر مراد ننگ کشمیری نے جو بار ہاشخ محمہ یجی ہے ملے

بھی تھے لکھا ہے حضرت مجددالف ٹانی کے وصال کے بعد شیخ محمہ یجی تعلیم سلوک ی غرض

سے بنوڑ میں شیخ آدم کی خدمت میں رہے پھر اپنے برادر مکرم حضرت خواجہ محمد معصوم کی
خدمت میں آکرسلوک ی تحمیل کی (۱)۔

اگران حضرات کے مابین کوئی رنجش ہوتی تو حضرت شیخ محمہ یجیٰ بھی ان کی خدمت میں نہ جاتے۔

شخ آدم بنوڑی کے حضرت خواجہ محمر سعید بن حضرت مجدد الف ٹانی کے ساتھ بہت التھے مراہم تھے، چنانچہ شخ آدم نے اپنے مریدوں اور فرزندوں کو تعلیم وتربیت کے لئے حضرت خواجہ کے چاس بھیجا تھا اور شخ آدم حضرت خواجہ کو حضرت مجدد الف ٹانی کا قائم مقام جانے اور تعظیم کرتے تھے، ان دنوں (۵۰ اھ) مولانا بدخشی بھی خانقاہ سر ہند میں مقیم تھے، فرماتے ہیں:

ایثال (خواجه محمر سعید) حضرت سیدی (شیخ آدم) را بسیار دوست می داشتند و

<sup>(</sup>بقیصفی نشته ) بوئ این بارے میں لکھا ہے کہ 'یہ جوتم نے خیال ظاہر کیا ہے کہ میں اپ مکاشفات کو حضرت مجدد الف الی کے معارف کے برابر جمعتا ہوں دراصل تمہاری یا تمہارے ہم خیال لوگوں کی خام خیالی ہے' افسوں کہ مولف روضہ القیومیہ نے سیاق وسباق برخور کئے بغیر ہی اس برابری کے تصور کوشنی آ دم نبوڑی ہے منسوب کر کے اس برابری کے انتقال فات کی ایک ممارت کھڑئی کردی۔

<sup>(</sup>۱) محمد مراد ننگ تشمیری: تحفة الفقراه ورق ساب

فرزندان وفقرائے ایشاں تربیت می کردندلبنداسیدی فرزندان خودرابایشاں سپردہ بودندتو جدمی خواستند و بجای بودندتو جدمی خواستند و بجای پیرخود تعظیم می کردند ایں جامع علیه الرحمته درسال ہزار و پنجاہ از ایشاں مہر بانی بسیار دیدہ .....(۱)

شیخ آدم بنوژی نے اپنے فرزندخواجہ غلام محمد کواپنے مخدوم زادوں (فرزندان حضرت مجدد) کی خدمت میں حصول علم ظاہر و باطن کے لئے سر ہند بھیجا ہوا تھا، مولا نا بدخشی اسلام محمد کے درس ہدایہ ومطول میں خود شریک تھے، فرماتے ہیں: مخدوی شیخ غلام محمد اکثر علوم را بخدمت حضرات پیرزادہ ہای خود بزرگواریعنی مولا نا خواجہ محمد سعید وسید نا خواجہ محمد معصوم وسیدی شاہ محمد کی سلمہم الله تعالی محصیل علوم ظاہری و باطنی می کردم بخدمت ایشاں (شیخ غلام محمد) ہم آشنائی و محصوصیت داشتم و در درس ایشاں در ہدایہ ومطول شریک بودم از ایشاں بغایت مہر بانی میدیدم سے بول در سہرند ملازمت حضرات عزیزان می فرستا دند سفارش مہر بانی میدیدم سے بطنی ایشاں را ہم می کردند سین (۲)

شیخ ابونصرانبالی جنہوں نے باطنی تربیت حضرت مجدد الف ٹانی سے پائی تھی، حضرت مجدد کے وصال کے بعد شیخ آ دم کی خدمت میں مزید باطنی تربیت کے لئے حاضر ہوئے تو شیخ آ دم نے قبول نہیں کیا اور کہا کہ میر سے پیر بزرگوار کے مخدوم زادگان کے پاس جاؤ، کیوں کہ وہی مریدوں کے مربی ہیں، بدخشی، شیخ ابونصر کی زبانی لکھتے ہیں:

بعدازوفات ایشاں قدس سره (حضرت مجددالف ثانی) پیش حضرت خلیفه الزمانی علیه الرضوان (شیخ آدم) آمدم ایشاں را قبول نکروند و گفتند پیش حضرات مخدو مزاده مای پیر بزرگوار ما بروید که ایشاں مربی مریدان اندو حضرت ایشاں لازم ترند (۳))

<sup>(</sup>۱) بدخش: نتائج الحرمين ورق ۲۹۳-الف (۳) بدخش: نتائج الحرمين ورق ۲۹۳-الف (۳) ايينا، ورق ۲۳۹ب، ۲۵۵-الف

حضرت خواجه محم معصوم اور شیخ آدم میں کوئی اختلاف نہیں تھا، حضرت خواجه اپنے مریدوں کو شیخ آدم کی صحبت اختیار کرنے کی تاکید فرماتے تھے اور شیخ آدم اپنے مریدوں کو حضرت خواجہ کی صحبت سے فیضیا بہونے کی تلقین کر رفر ماتے تھے، لکھا ہے:

در صحبت مخدومی وسیدی بودم امور کر وجہ واغراض نفسانیہ نیج ندیدم بلکه ہریک در صحبت مخدومی وسیدی برد پانچه بار باشنیدہ ام کے سیدی بمریدان می کر دند چنانچه بار باشنیدہ ام کے سیدی بمریدان می کر دند چنانچه بار باشنیدہ ام کے سیدی بمریدان می گفتہ اند کہ حضرت مخدوم زاد ہای ما بکمالات صوری و معنوی آراستہ اند ہرکہ را رغبت صحبت ایشاں باشد نیج مانعی نیست اگرخوا ہند من اور ابر دہ سفارش کنم (۱) رضتہ القیومیہ کے مصنف نے نتائج الحرمین کا ایک اقتبا ہی نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت شیخ آدم بنوڑی نے کہا کہ:

حضرت خواجہ محمد معصوم کی صحبت اختیار کروا گرکوئی مجھے ہے تئرم کرتا ہے تو میں خود اس کی سفارش کرنے ہے تو میں خود اس کی سفارش کرنے کو تیار ہوں ، چنانچہ آپ نے بعض کی سفارش حضرت خواجہ ہے کی لیکن جواب کا شرف حاصل نہ ہوا (۲)

نتائج الحرمین کے منقولہ بالا اقتباسات کی روشی میں حضرت شیخ آ دم پر پیکھل بہتان ہے، خودمولا نا بخشی نے حضرات مخدوم زادگان سر ہند سے تمین سال تک مسلسل سر ہند میں رہ کر ظاہری و باطنی علوم کی تحصیل کی تھی ، ۵۱ واھ کو حضرت خواجہ نے اپنی ایک مجلس خاص میں مولا نا بخشی سے کہا کہ میاں شیخ آ دم بڑے بزرگ ہیں ان دنوں ان کی مجالس خوب ً رم ہیں اور انہوں نے قادری سلوک بھی حاصل کیا ہے، اگر تمہیں ان کی صحبت اختیار کرنے کا اشتیاق ہے کوئی ممانعت نہیں ، حضرت خواجہ نے بات یہیں پرختم نہیں کر دی بلکہ صحبت شخ آ دم اختیار کرنے کے سلسلہ میں ' ترغیب مکرر' سے کام لیتے ہوئے فرمایا:

چندسالی که در ملازمت حضرات مخدومزاده بای بزرگوار بودم و مخصیل ضروریات دین می کردم درین مدت چندسال برگزچیزی نشنیدم که موجب استخلاف شد بلکه

<sup>(</sup>۱) الينا-ورق٩٣٩ب

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/ ١٣٠

بمیشة تعظیم یک دیگر باشد، می کردندخصوصا شخ محم معصوم جیونشته بودم باوجود حظ و
افر در خاطر شوق بنوز خطور می کرد بناگاه ایشان مطلع گردیده مرامخاطب نمودند که یا
فلانی میان شخ آدم بسیار بزرگ اندمجلس بای گرم دارند، اکنون شنیده می شود که
ایشان می گویند کداز حضرت میران محی الدین جم پیشتر گزشته ام اگر باشد نیج مانعی
نیست و در می ترغیب تکرار می کروند از می خن کمال انصاف و غایت نیک نفسی
ایشان معلوم می شود، آن را از طفیل آن خاطر رحمانی و اجازت آن ناصح ربانی
صحبت آن عارف ربانی در انثرف مکان بحصول پیوست (۱)

مولا نابدخش نے حضرت شیخ آ دم بنوڑی کے ہمراہ حربین کا سفراختیار کرنے کے لئے با قاعدہ حضرت خواجہ سے اجازت کی تھی ،فر ماتے ہیں:

مقصود آل است که در صحبت سیدی (شیخ آدم) و رضای مخدومی (خواجه محد معصوم) آمدم شامد آنکه هر دوعزیز را به خود مهربان دیده افاده مهایافتم درعلوم و معارف ومنا قب ایشال رساله مهانوشتم (۲)

شخ آدم بنوری کے خلیفہ حاجی اسد الله وزیر آبادی اور شخ محمد اولیاء بن شخ آدم نے با قاعدہ حضرت خواجہ کے فرزندگرامی شخ سیف الدین سے بیعت کی تھی (۳) شخ آدم کے بیٹوں نے مدتوں حضرت خواجہ محمد سعید و حضرت خواجہ محمد معصوم سے استفادہ کیا تھا (۴) حضرت خواجہ محمد معصوم کے استفادہ کیا تھا (۴) حضرت خواجہ محمد معصوم کے صاحبزاد ہے شخ محمد عبیدالله مروج الشریعت نے لکھا ہے کہ شخ آدم بنوری کے ایک مرید میاں شخ ابراہیم روضۂ حضرت خواجہ محمد معصوم کے مجاور ہیں (۵)۔ روضۃ القیومیہ کے مولف نے یہ بھی لکھا ہے کہ:

شخ آدم کے مرید بھی انہیں حضرت مجدد الف ٹانی کا نائب خیال کرتے اور انہیں حضرت قیوم ٹانی رحمتہ اللہ ہے افضل سمجھتے تھے(۱)

<sup>(</sup>۱) بخشی: نتائج الحربین، ورق ۱۸۷ ب ۱۸۸ -۱ (۲) ایضاً ۲۷ ب

<sup>(</sup>٣) سيف الدين ، خواجه: مكتوبات ٨٢ / ١٢٣ / ١٥ (٣) بدخش: نتائج ٧٩ - الف

<sup>(</sup>۵) محمة عبيدالله: خزينة المعارف ١٨٠ (١) كال الدين محمداحسان: روضة القيوميه ١٣/٢

مندرجہ بالامباحث کے بعدائ مہمل اقتباس پرتبعرہ کی ضرورت تو نہیں ہے لیکن پھر بھی یہ کہد دینالازم ہے کہ نتائج الحربین میں شیخ آ دم کے جتنے خلفاء کے حالات مندرج ہیں کسی نے ایسی کوئی بات نہیں کہی بلکہ شیخ کے خلفاء تو طالبوں کو خانقاہ سر ہند میں استقامت کے ساتھ مقیم رہنے کی تلقین کرتے تھے،خود مولا نا بدخشی کے ایک ہم سبق مولا نا شیخ عثمان پشاوری جوشنح آ دم کے خلیفہ بھی تھے،مولا نا بدخشی کو خانقاہ سر ہند میں قیام پر مجبور اور مستقل بیناوری جوشنح آ دم کے خلیفہ بھی تھے،مولا نا بدخشی کو خانقاہ سر ہند میں قیام پر مجبور اور مستقل بیناوری جوشنے آ دم کے خلیفہ بھی تھے،مولا نا بدخشی کو خانقاہ سر ہند میں قیام پر مجبور اور مستقل مزاج رہے کی تلقین کرتے رہے ، لکھا ہے:

درخانقاه سهرند پیش فقیر آمدند و با قامت و استقامت در جمیس خانقاه ترغیب می کردندد می گفتند آنچه مااز بنوژ حاصل کردیم شاهم داریم (۱)

نتائج الحرمین میں متعدد ایسی مثالیں موجود ہیں جن سے ان دونوں حضرات کے مخلصانہ تعلقات کا پتا چلتا ہے، ایک مثال ملاحظہ ہو:

چنا نکه مخدومی (خواجه محمد معصوم) فقیر (مولف) را بسیار ترغیب کردند.....وسیدی بهم جمعی را به مخدومی ترغیب میکردندومی گفتند که حضرات مخدوم زاده بای بکمالات صوری ومعنوی آ راسته اند بر کرا رغبت بصحبت ایثال باشد مبارک است اگر خوابد من اورا برده سفارش کنم (۲)

صاحب روصنة القيومية نے حضرت شخ آدم بنوری کی اہانت کے سلسله میں حضرت خواجه محمد معصوم سے جومنقوله بالا مکتوب منسوب کیا ہے اسے ڈاکٹر ایس ایم اکرام نے بغیر کسی ردوقدح کے قبول کرلیا ہے، یہ تعجب کا مقام اس لئے نہیں ہے کہ مکتوب نقل کرنے سے پیشتر ڈاکٹر اکرام، مجددی حضرات کے سیر مقامات پر تنقید کرتے چلے آرہے تھے کہ اچا تک انہیں شخ آدم کے سیر مقامات کے خلاف ایک وضعی مکتوب ملا جے انہوں نے یہ کہتے ہوئے ابنیں شخ آدم کے سیر مقامات کے خلاف ایک وضعی مکتوب ملا جے انہوں نے یہ کہتے ہوئے این کتاب میں جگہددے دی:

مجدد یوں نے اپی طرف سے ایسے واقعات کا اشتہار دیا ہے کے عقل حیران ہوتی

<sup>(</sup>۱) بدخش: نتائج الحرمين، ورق٠٣٠ب (۲) ايضاور ق٢٥٩-١

ہے اور خیال آتا ہے کہ اگر ان ہزرگوں نے پرانے صوفیوں کی بعض غلطیوں کی اصلاح کی ہے تو کیا انہوں نے مبتدیوں اور خوش اعتقادوں کو الجھانے کا اس سے زیادہ سامان تو نہیں پیدا کردیا! احوال و مقامات پر بھر وسار کھنے ہے انسان جن خام خیالیوں میں مبتلا ہو جاتا ہے اس کا اندازہ اس خط ہے ہوسکتا ہے جو حضرت مجدد کے جانشین خواجہ محمد معصوم نے اپنے چھوٹے بھائی کو اپنے والد کے ایک مشہور خلیفہ شخ آدم بنوڑی کی نسبت لکھا ہے(۱)

معلوم ہوتا ہے کہ ڈاکٹر اگرام روضۃ القیومیہ سے خواجہ صاحب کا یہ مکتوب نقل کرتے وقت روضۃ القیومیہ کے غیر ثقہ اور غیر متند ہونے کا اپناسبق بھول گئے تھے اگر بنظر تحقیق دیکھا جائے تو حضرت خواجہ کے مکتوبات کے مجموعہ میں یہ مکتوب سرے سے موجود ہی نہیں ہے، یہ حقیقت ہے کہ:

مخدوم زاده سیدمحداولیاء بن حضرت شیخ آدم نے اپنے برادر بزرگ شیخ غلام محمد کی وفات (۱۰۹۵ ه) کے بعد سجادہ شینی قبول کرنے سے انکار کر دیا اور اس باب میں نہایت انکسار فر مایا تو والد بزرگوار کے خلفائے کہار نے جمع ہو کرمنصب مشیخت قبول کرنے کی درخواست کی تو پھر بھی انکار کر دیا، آخر جب مخدوم زادگان سر ہندنے سنا تو خود بنوڑ تشریف لائے اور انہیں مسند سجادگی پر بٹھا کراپنی دستار عنایت کی اور خلافت دے کرعزت بخشی ، لکھاہے:

تا آنکه حضرات عزیزان سهرند شنیده در بنوژ تشریف آورده ایشا نراسجاده نشین ساختند و دستارخود را برایشال نهادند خلافت دادند (۲)

۔ اگر روضة القیومیہ میں منقول مکتوب (دربارہ شخ آدم) صحیح ہوتا تو صاحبزادگان ایسا اقدام نہ کرتے اور نہ ہی اپنی دستار وخلافت سے نوازتے۔

اس لئے ہمارے نزدیک ایک بیہ بالکل وضعی مکتوب ہے اور ان حضرات کے مابین کوئی نزاع نہیں تقی۔ نزاع نہیں تقی۔

<sup>(</sup>r) بدخش: نتائج الحرمين، ورق٢ ١٠١٠ - ا

<sup>(</sup>۱) اكرام، الس، ايم: رودكور ٢٩٧

## سلسلة شطاريها ورنقشبندي مشائخ

وسطی ایشیا میں جوسلسلۂ نقشبند ہی تاسیس اوراحیاء کی سرز مین ہے اباحتی درویشوں کی تعداد بھی وہاں بچھ کم نہیں تھی، قلندروں کی جماعت بھی تھی جوشر بعت کی پابندی سے آزاداور اپنی الگ دنیا بسائے ہوئے تھے، ان کے علاوہ دوسلاسل کے ایسے صوفیہ بھی تھے جن کے ساتھ نقشبندی حضرات کے واضح اختلافات معلوم ہوتے ہیں ایک صوفیہ عشقیہ یعنی شطار یہ اور دوسرے صوفیہ نعشقیہ یعنی شطار یہ اور دوسرے صوفیہ نعشقہ اللہی ۔

نقشبندیوں اور شطاریوں کے مابین سخت رقابت تھی شطاریوں کی اکثریت سمرقند میں تقشبندیوں اور شطاریوں کے مابین سخت رقابت تھی شطاریوں کے معاصر تھے ایک باروائی بخارا امیر درویش محمر ترخان کو حضرت خواجہ عبیدالله احرار کے خلاف ایک خطبھی لکھا تھا(۱)۔
امیر درویش محمر ترخان کو حضرت خواجہ عبیدالله احرار کے خلاف ایک خطبھی لکھا تھا(۱)۔
اک طرح نقشبندی مشائخ شخ نعمت الله ولی کرمانی (۱۳۵۱–۱۳۵۳ھ) اور ان کے جانشینوں کو اچھانہیں مجھتے تھے اور ان دونوں سلاسل کے درمیان نفرت پائی جاتی تھی جس کی وجہ بظاہر بہی معلوم ہوتی ہے کہ فقرائے نعمت اللهی پابند شرع شریف نہیں تھے(۱)۔
پاکستان و ہند میں سلسائہ شطاریہ کے مروج شاہ عبدالله (۳) (ف ۹۹ ھے/ ۱۹۵۵ء) سے جوابیان سے یہاں آئے تھے یہی پہلی شخصیت ہیں جن کے نام کے ساتھ نسبت شطاری لکھی گئی ان کے بعدال سلسلے کی ترویج میں شخ قاضن بنگالی، شخ حافظ جو نپوری، شخ ابوالفتح سیداللہ ین حصور کے خلیف مشاہ محمد غوث گوالیاری (ف ۹۳ ھے/۱۵۲۱ء) نے حصد لیالیکن حاجی مصور کے خلیف اعظم شاہ محمد غوث گوالیاری (ف ۹۲ ھے/۱۵۲۱ء) نے حصد لیالیکن حاجی حصور کے خلیف اعظم شاہ محمد غوث گوالیاری (ف ۹۲ ھے/۱۵۲۱ء) سلسلہ کی سب حضور کے خلیف اعظم شاہ محمد غوث گوالیاری (ف ۹۲ ھے/۱۵۲۱ء) سلسلہ کی سب حضور کے خلیف اعظم شاہ محمد غوث گوالیاری (ف ۹۲ ھے/۱۵۲۱ء) سالسلہ کی سب حضور کے خلیف اعظم شاہ محمد غوث گوالیاری (ف ۹۲ ھے/۱۵۲۱ء) سالسلہ کی سب حضور کے خلیف اعظم شاہ محمد غوث گوالیاری (ف ۹۲ ھے/۱۵۲۱ء) سالسلہ کی سب حضور کے خلیف عضور کے خلیف اور ہندوستان کے طول وعرض میں ان کے خلفاء مصروف کارنظر

<sup>(</sup>۱) كاشفى، فخرالدين على:رشحات ۱۰۳-۳۰۲

<sup>(</sup>۲) مولانا جامی نے فحات میں شیخ نعمت الله کر مانی اور ان کے خلفاء کا تذکر نہیں کیا گویا بیسلسلہ ان کے نز دیک اولیاء میں سے نہیں تھا

<sup>(</sup>٣) حالات كے لئے ملاحظہ وكلز ارابرار ١٦١ ، لطائف اشرفی الممم

آنے لگے، سلاطین و امراء بھی ان کے حلقہ بگوش تھے بابر، ہمایوں اور اکبرکو شاہ محمد غوث گوالیاری سے بردی عقیدت تھی (1)۔

شاہ محمد غوث گوالیاری کی جوتصور زندگی ان کے معاصرین نے دکھائی ہے ان ہے ان کی شاہ محمد غوث گوالیاری کی جوتصور زندگی ان کے معاصرین نے دکھائی ہے ازادی و لاتعلق کا اظہار ہوتا ہے، موصوف نے جس طریقے ہے منازل سلوک طے کیس ان سے بھی ان کی اور جو گیوں وسنیاسیوں کی ریاضتوں میں کوئی فرق معلوم نہیں ہوتا (۲)۔

شاہ محر غوث نے ہندو جو گیوں اور سنیاسیوں کی ریاضتوں اور مثقوں کے متعلق سنگرت میں لکھی گئی ایک کتاب امرت کنڈ (Amrit Kund) کا فاری میں بحرالحیات (۳) کے نام ہے ترجمہ کیا تھا، پروفیسر خلیق احمہ نظامی مرحوم جنہوں نے کتب تصوف کا بنظر غائر مطالعہ کر کے ان میں ہے ایسے نکات اخذ کئے ہیں جو پاکتان و ہند کی معاشر تی تاریخ کے لئے خاصی اہمیت رکھتے ہیں کتاب بحرالحیات اور داراشکوہ کی مجمع البحرین کا تقابلی وفکری جائزہ لیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ بحرالحیات کے مطالعہ ہے یہ بات سامنے آتی ہے کہ ہندوستان کے اسلامی تصوف پر ہندوؤں کے افکار کی گئنی چھاپ ہے اور بیتو داراشکوہ کے مجمع البحرین کی تمہید ہے اس سے عیاں ہوتا ہے کہ شاہ محمد غوث کا ہندویوگ ازم کا مطالعہ کتناوسیج اور عیق ہا، وہ کتنے غیر متعصب شے اور ان کے افکار میں ہندومت کے ساتھ گئی ہدر دانہ سوچ موجود تھی ، فرماتے ہیں:

Bahr-ul-Hayat, discaussed the influence of Hindu

Nizami, K. A : The Shattari Saints and their attitude towards the State. (Medieval India. Aligarh, Vol.I. No.2. pp. 56-70

پاکستان وہند میں سلسلہ مخطاریہ کی تفصیلات کے لئے احوال مشائخ کمار پر ہمارامقد مدملاحظہ کریں۔ (۲) عبدالقادر بدایونی نے وہ غارد کیمھی تھی جس میں شاہ محمد غوث نے بارہ سال ریاضت کی تھی۔ (منتخب التواریخ ۲/۳،۳۴/۳)

(٣) بحرالحیات کاریفاری ترجمه طبع رضوی دیلی سے ۱۱ ۱۳ ه کولیع مواتفا۔

<sup>(</sup>آ) ان كے سلاطين وامراء سے تعلقات كى تفصيل كے لئے ملاحظہ ہو:

شاہ محرغوث کے معاصر معروف عالم و ناقد عصر مولانا عبدالقادر بدایونی نے شاہ محمغوث سے ملاقات کاارادہ کیا جب انہیں بیمعلوم ہوا کہ شخ تو ہندوؤں کی بہت تعظیم کرتے ہیں اوران کے استقبال واحترام میں کھڑے ہوجاتے ہیں تو ان کا دل ان سے سر دہوگیا اور وہ نہ گئے، لکھتے ہیں:

خواست که رفته ملازمت نماید اماچول شنید که به تعظیم مندووان قیام میکند دل ازال مول برخاست ومحروم ماند (۳) غیرمسلم بھی ان کی بهت تعظیم کرتے تھے، بدایونی ہی کے الفاظ ہیں:
ہرکرامی دیدحی کفار را نیز تعظیم وقیام می نمود (۴)
جبکہ حضرت مجد دالف ثانی نقشبندی اس قتم کا کر دار رکھنے والے صوفیہ کے سخت خلاف جبکہ حضرت مجد دالف ثانی نقشبندی اس قتم کا کر دار رکھنے والے صوفیہ کے سخت خلاف سے آپ نے بیاول مکا تیب میں مندووں کے خلاف ایسے افکار کا اظہار کیا ہے جو

<sup>(1)</sup> Nizami, K. A: Shattari Saints and Medieval India, Aligarh, Vol.I. No.2. p.59 (2) libd, foot note p. 59.

<sup>(</sup>m) بدايوني، عبدالقادر: منتخب التواريخ ۲۳/۲ (س) الصناس/٥

ہندوستان کی ملت اسلامیہ کی بقاء کے لئے حکیمانہ رائے کا درجہ رکھتے ہیں، چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

ہندومسلم کانظریاتی اتحادتو ناممکنات میں ہے ہے آپ نے اس وقت کے شرع اسلامی ہندومسلم کانظریاتی اتحادتو ناممکنات میں ہے ہے آپ نے اس وقت کے شرع اسلامی ہے آزادروش رکھنے والے صوفیہ کے خیالات پرضرب لگاتے ہوئے کئی مقامات پر لکھا ہے کہ یہ خیال باطل ہے کہ تمام راستے ایک ہی خدا کی طرف جاتے ہیں۔

ایک اور مکتوب میں آپ نے لکھا ہے کہ اگر کسی مجبوری کے تحت ان سے ملاقات کرنا ہو

توا سے اس طرح کریں جیسے انسان قضائے حاجت کے لئے جاتا ہے، فرماتے ہیں:

(ہندوؤں) کو ذکیل وخوارر کھنے میں کوشش کرنی چاہئے اور کسی طرح بھی ان کو

عزت کا مقام نہیں دینا چاہئے ان بد بختوں کو اپنی مجلس میں جگہ نہیں دینا چاہئے

حتیٰ کہ کسی معاملے میں بھی ان کی طرف رجوع نہیں کرنا چاہئے اور

اگر ضرورت پڑ ہی جائے تو قضائے حاجت انسانی کی طرح ناپندیدگی اور

مجبوری کی صورت میں ان سے حاجت برآری کرنی چاہئے (۲)

ایک مکتوب میں لکھا ہے کہ کفار کے ساتھ جہاد کرنا اور ان پرنجتی کرنا ضروریات دین

<sup>(</sup>۱) كتوبات امام رياني ا / ۱۹۳ (۲) ايضاً ا / ۱۹۵

میں ہے ہے،اسلام اوراہل اسلام کی عزت، کفراوراہل کفر کی خواری میں ہےان ہے جزیہ لیناشعائر اسلام میں ہے ہے(۱)۔

حضرت مجدد الف ٹانی کے ایک معاصر ہردے رام نے صوفیہ کے ساتھ عقیدت کا اظہار کیا اور آپ کی خدمت میں دوخطوط ارسال کئے اور ہندوؤں کے خداؤں کے متعلق استفسار کیا آپ نے یہاں کی مصلحت سے کام نہیں لیا بلکہ واضح الفاظ میں اسے جواب دیا پہلے الله سجانہ و تعالیٰ کی صفات، وحدانیت اور خالق ومخلوق کے درمیان فرق بیان کرتے ہوئے اس پرحقیقت حال واضح کی:

رام اور کرش اوران کی ما نند جو ہندوؤں کے معبود ہیں سب اونی (کمینہ) مخلوق ہیں اور انہیں مال باپ نے جنا ہے رام جمر سے کا بیٹا اور پچھن کا بھائی اور سیتانا م کی عورت کا شوہر ہے، جب رام اپنی بیوی کی حفاظت نہ کر سکا تو دوسر ہے کی کیا مدد کرے گا۔۔۔۔۔ ہزاروں در جشرم و عار کی بات ہے کہ کوئی تمام جہانوں کے پروردگار کو رام یا کرشن کے نام سے یاد کر ہے۔۔۔۔۔۔ رام اور رحمٰن کو ایک سمجھنا نہایت ہی ہے حقٰل کی بات ہے، خالق اور مخلوق ایک نہیں ہو سکتے اور بےشل نہایت ہی کے حقٰل کی بات ہے، خالق اور کرشن کی پیدائش سے قبل پروردگار فرام وکرشن نہیں ہو سکتے اور بےشل نزات مکن کے ساتھ متحد نہیں ہو سکتے ہے۔ ان کے پیدا ہونے کے بعد ہندورام اور کرشن کا عالم کورام وکرشن نہیں کہتے تھے۔ان کے پیدا ہونے کے بعد ہندورام اور کرشن کا نام اس ذات سجانہ و تعالیٰ کے لئے ہولتے ہیں اور ان کی یاد کو اللہ تعالیٰ کی یاد قرار دیتے ہیں۔ حاشا و کلا شم حاشا و کلا۔۔۔۔۔(۲)

آپ نے ملاحظہ کیا کہ یہال حضرت مجد دالف ٹانی نے نہ تو شاہ محمۃ غوث گوالیاری کی طرح ہندو کی کوئی تعظیم کی نہ کی مصلحت سے کام لیااور نہ ہی شیخ عبدالقدوس گنگوہی کی طرح میڈر مایا کہ بیہ سلمان اور کا فرکا کیا شور وغوغا ہے اور نہ ہی مجمع البحرین وسرا کبر کے مولف دارا میگوہ کی طرح ہندومسلم کی تفریق فی کی جلکہ واضح الفاظ میں اعلان کیا کہ رام شکوہ کی طرح ہندومسلم کی تفریق ختم کرنے کی سعی کی بلکہ واضح الفاظ میں اعلان کیا کہ رام

<sup>(</sup>۱) ایضاً / ۱۹۳ (ہندوؤں کے خلاف اس تم کے بہت ہے جملے کمتوبات شریف میں سے باسانی مل کتے ہیں)

<sup>(</sup>r) مكتوبات امام رباني ا / ١٦٧

اوررحمٰن کوایک تصور کرنانہایت بے عقلی ہے۔

شاہ محمد غوث گوالیاری نے ایک ایسا رسالہ لکھا تھا جس میں حالت بیداری میں اپنی معراج کا ذکر کرتے ہوئے اللہ تعالی کے ساتھ مجالہ و مکالمہ کا بھی تذکرہ کیا ہے اور بتایا ہے کہ اس دور ان انہیں (شاہ محمد غوث) کو حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر فوقیت دی گئی، معاصر مورخ عبدالقادر بدایونی کابیان ہے:

رسالهٔ شخ محمد غوث را که درآنجا کیفیت معراج خود بیان کرده گفته که در بیداری مرامجالسه و مکالمه باحضرت رب العزة عزشانه واقع شد و برحضرت رسالة پنابی صلی الله علیه وآله و <sup>با</sup>م تقذیم کردند(۱)

اس عہد کے عقلیت کے دعوی دار ابوالفضل علامی نے بھی اس رسالہ میں درج عجائیات پرتعجب کا ظہار کیا ہے:

رسالهٔ اورا که در گجرات نوشته بود و برای خودمعراجی نسبت داده بدعویهای غریب جذبات خواطر ساده لوحان طلب راسرانجام می داد.....(۲)

اس اقتباس میں ابوالفصل کابیان کہ رسالہ معراجیہ گجرات میں تالیف ہوا خاص اہمیت رکھتا ہے، شاہ محم غوث کے ۹۲ و ۹۲ و گجرات میں رہے اور اس دور ان بیر سالہ لکھا تھا اور اس مقام پر اس رسالے کے خلاف علمائے عصر نے پہلا قدم اٹھایا تھا جن علماء نے اس رسالے کی بنیاد پر ان کے افکار پر گرفت کرتے ہوئے ان کے خلاف شرع ہونے کا اثبات کیا ان میں اس عہد کے سب سے نامور عالم اور شہرہ آفاق محدث شخ علی متق کا نام مرفہرست ہے، انہوں نے شاہ محمد غوث کے خلاف فتوی دیتے ہوئے ان کو واجب القتل کھا، حاکم گجرات سلطان محمود گجراتی نے اس فتوی کو شیخ وجیہ الدین علوی کی رائے پر موقوف کردیا ،عبدالقادر بدایونی کھتے ہیں:

شخ محمد غوث از ہندوستان بگجر ات رفت شیخ علی متقی کداز مشاکح کمبار ومقتریان می محمد غوث از ہندوستان بھجر ات رفت شیخ علی متقی کداز مشاکح کمبار ومقتریان

<sup>(</sup>۱) بدایونی عبدالقادر: منتخب التواریخ ۲/۳۳-۵، معمدخان: اقبال نامه کیمهانگیری ۲/۹۰۱

<sup>(</sup>٢) ابوالفضل: اكبرنامه ١٩/٢ (طبع نولكثور، لكعنو)

صاحب اقتد اروعلمای بزرگوار آن عصر بودفتوی برقل شیخ محمدغوث نوشت وسلطان آن راموتوف برامضای میان وجیدالدین داشت .....(۱)

لین شخ وجیہ الدین علوی گراتی کی جمایت حاصل کرنے کے بعد شاہ محمد غوث محفوظ رہے، شیر شاہ سوری کی وفات اور ہندوستان میں دوبارہ مغلیہ سلطنت بحال ہوگئ تو اکبر کے زمانے میں شاہ محمد غوث گوالیار ہے اکبر آباد آ گئے لیکن وہاں پھراس رسالہ معراجیہ کی وجہ ہے شخ کو مخالفت کا سامنا کرنا پڑا یہ ۹۹۲ ھ/ ۱۵۵۸ء کا واقعہ ہے۔ وہاں صدر الصدور شخ گدائی نے رسالہ معراجیہ کی عبارتیں مختلف مجالس میں پڑھ پڑھ کرسنا کیں ، اور بیرم خان کو ایخ ساتھ ملاکر شخ گوالیاری کے خلاف اقدام کئے جس سے وہ کبیدہ خاطر ہوکر واپس گوالیار چلے گئے جہاں تاحیات مقیم رہے (۲)۔

حضرت مجددالف ٹانی نے بھی ای رسالہ معراجیہ کی بعض قابل اعتراض عبارتیں نقل کر کے انہیں خلاف ٹرع قرار دیتے ہوئے شاہ محرغوث گوالیاری کی تکفیر کی ہے، کتاب حاضر یعنی مقامات معصوی کی بدولت علمی دنیا کو پہلی مرتبہ اس کاعلم ہورہا ہے کہ حضرت مجددالف ٹانی نے اپ رسالہ معارف لدنیہ کے آخر میں جہاں'' شخ ور کیس آں جماعت در کتاب خودی نویسد'' ککھا ہے اس سے مرادشاہ محمز غوث گوالیاری نجیں اور جماعت سے مراد ان کا سلسلہ شطاریہ ہے اور کتاب خود سے مرادان کا رسالہ معراجیہ ہے (۳) کیوں کہ آپ نے معارف لدنیہ میں نہ تو شاہ محمد غوث کا نام لیا ہے اور نہ ہی ان کے رسالہ زیر بحث کا ذکر کیا ہے البتہ دریردہ و کنایتا اس کارد کیا ہے۔

حضرت مجددالف ثانی نے رسالہ معارف لدنیہ کے آخری عنوان'' خسران مخالفان'' کے تحت رسالہ معراجیہ کے کئی اقتباسات دے کران امور ومباحث کوصریجا'' خلاف شرع، خلاف نص'' لکھاہے، چندمثالیں ملاحظہ ہوں:

<sup>(</sup>۱) بدایونی، عبدالقادر: منتخب التواریخ ۳/۳۳، خاتمه مراة احمدی (اردوتر جمهاز ابوظفرندوی) ۸۳

<sup>(</sup>٢) بدايوني، عبدالقادر: منتخب التواريخ ٣٥/٢

<sup>(</sup>٣) مقامات معصوى ١٣٨٨

بعضی درویشان خام ناتمام که کشف خیالی خودرااعتبارنموره با نکارومخالفت این شریعت با بره اقدام می نمایند .....این فقیران بے سرو برگ راچه رسد که مخالفت آن نمایند غیراز انکه خودراخراب سازندو بداغ الحادوزند قهمتسم گردند ..... شیخ ورئیس آن جماعت در کتاب خودمی نویسد که:

"روح انسانی بخصوص عین ذات است تعالی وتفترس "۔

واين دوآيت كريمه رابرآل استدلال في آردجاه ربك والملك صقاصقا

یوم یقوم الروح والملئِکته صفا در یک آیت رب فرمودودیگرروح پس رب و روح کے باشندوایں اتحاد نداز قبیل تو حیدوجود است که آل مخصوص بروح نیست بلکه تمام عالم دریں متساوی الاقدام اند۔

وجای دیگردر جال کتابی گویدکه:

'' قومی از ابدال که در غارمی باشند و آل ہفتا دتن اند تا قیام قیامت خواہند بوو ایٹال راموت نمی باشد وجود طبائعی دارند''

حضرت مجددالف ثانی نے اس بات کومخالف نص قرار دیا ہے کہ یہ ''کل نفس ذائقة الموت'' کے منافی ہے۔

شاہ محمر غوث گوالیاری نے اس رسالہ میں ایک مقام پر دوزخ، بہشت اور عرش کی حقیقت پر بحث کرتے ہوئے جو کچھ لکھا ہے حضرت مجد دالف ٹانی نے اسے مخالف شریعت قرار دیا ہے اور بتایا ہے کہ اہل سنت و جماعت کا اعتقادیہ ہے کہ دوزخ اور جنت دونوں موجود ہیں اور انبیاء و اولیاء و تمام مومنین بہشت میں اپنے اپنے درجات کے تحت رہیں گے، اسی بحث کے تحت آپ نے لکھا ہے کہ شاہ محمد غوث نے بہشت میں رویت باری تعالی سے بھی انکار کیا ہے:

"ایں از خیالات نه بکنایت است و دریں سخنان انکار وجود رویت است در بہشت چه گفته است که" فوق العرش رفته لقا خوامد بود' وفوق العرش را جنت دیدارساخت که حودوقصورنداردو پس کافه مومنین ازلقاب نصیب باشند" شاه محمد غوث کی مندرجه بالاعبارت نقل کرنے کے بعد حضرت مجدد الف ٹانی اس قتم کے فاسد خیالات کے اظہار سے الله تعالی سے ان الفاظ میں پناه مانگتے ہیں: اعاذ نا الله سبحانه عن امثال هذه التخیلات الفاسده

ایک مقام پرحضرت مجددالف ٹانی نے لکھا ہے کہ شاہ محمد غوث کے رسالہ معراجیہ سے مفہوم بھی نکلتا ہے کہ کفار کو ابدی عذاب نہیں ہوگا آپ نے اس عقیدہ کو کفر صریح قرار دیا .

ازی سخنان مذکورهٔ اومفهوم می شود که عذاب کفار را جم ابدی نمی داند و جم چنیں تنعمّات بہنتی راوایں خود کفرصر تکے است .....

حضرت مجددالف ٹانی نے شاہ محمد غوث کے رسالہ سے '' زوال بہشت ودوز خ بعداز دخول آ نہادر آخرت'' کی بحث سے طویل اقتباس نقل کر کے بحث کرتے ہوئے لکھا ہے:
ایس مخنان صرح از بزوال بہشت ودوز خ بعداز دخول آ ں ہا در آخرت تامل باید کرد کہ ایس مخن بکفر می کشد یا نہ ؟ ظہوری کہ بعداز زوال ایں ہا حاصل می شود آ س ظہور را'' بالو جو ب' می گوید وظہور دنیا را'' بالا مکان'' بایداندیشید کہ اہل بہشت ودوز خ راواجب گفتن کفر است یا نیست ؟ والیضاً ازیں عبارت مفہوم می شود کہ انبیاء واولیاء ہمیشہ زائل وضحل در ذات خواہند بود در عدم ، ایشاں را ہر گز وجود نخواہد بودایں نیز کفر است صرح

حضرت مجدد الف ٹانی نے رسالہ معراجیہ کی بعض اور عبارتیں بھی نقل کر کے شرع اسلامی کے ساتھ اس کا تفاوت بیان کرتے ہوئے انہیں'' سخن مخالف نص قطعی''، مخالف النص '' اشد کفر''جیسے الفاظ تحریر کئے ہیں اور آخر میں اس قتم کے کلمات کی ادائیگی ہے بچنے کی دعا کرتے ہوئے لکھا ہے:

نعوذ بالله سبحانه عن قُبح هذه الكلمة حق سبحانه و تعالى (١)

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثانی: رساله معارف لدنیه مشموله رسائل مجدد بیمر تنه مجبوب البی - لا بهور، ۱۹۲۵، ۱۹۰۰ - ۲۱۳

یقیناً یہ تمام اقتباسات رسالہ معراجیہ کے جیں، معاصرین شاہ محمر خوث نے ان کے خلاف اعتراضات بیان کرتے ہوئے اس کے جومندرجات بتائے جیں وہ بھی ای نوعیت کے جیں، حضرت مجدد الف ٹائی نے ان کی تکفیر پہلی مرتبہ نہیں کی بلکہ آپ نے علائے معاصرین شیخ گوالیاری کا اتباع کیا ہے، شاہ محمر خوث کے ایک مرید ومعاصر نے لکھا ہے کہ اس رسالہ کی مخالفت کرنے والے علماء کی تعداد تقریباً ۲۵۰ تھی (۱) گویا شاہ محمر خوث کی الفت پہلی مرتبہ صرف حضرت مجدد الف ٹائی نے ہی نہیں کی بلکہ آپ سے پہلے بھی دو مرتبہ گرت اور پھرا کرآباد (آگرہ) میں علماء یہ اقدام کر چکے تھے، فرق صرف اتنا ہے کہ حضرت مجدد الف ٹائی نے جی اللہ اللہ کے مقرق صرف اتنا ہے کہ حضرت مجدد الف ٹائی نے دی نہیں کی بلکہ آپ سے پہلے بھی دو مرتبہ گھرت اور پھرا کرآباد (آگرہ) میں علماء یہ اقدام کر چکے تھے، فرق صرف اتنا ہے کہ حضرت مجدد الف ٹائی نے با قاعدہ اقتبا سات دے کران نظریات کارد کیا ہے۔

حفرت مجدوالف ٹانی کے جانشین حفرت خواجہ مجرمعصوم سرہندی کی سلسلۂ شطاریہ کے خلاف براہ راست تحریرات ہمارے علم میں نہیں ہیں البتہ مقامات معصومی میں ہے کہ سرہند میں شخ گوالیاری کے ایک خلیفہ شخ فرید ٹانی ملقب بہسلطان الموحدین بن شخ بایزید ملقب بہسلطان المحقین رہتے تھے اور حضرات مجدویہ کے ساتھ ہم وطنی کی وجہ سے تعلقات بھی تھے وہ علا قائی محافل میں شریک ہوتے تھے ان سے حضرت خواجہ نے ایک روز کہا کہ کیا تم نے اپنے اجداد کے فاسد عقا کد سے تو بہ کرلی ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ نہیں بلکہ میں نے ان عقا کہ میں استقامت اختیار کرلی ہے جس پر حضرت خواجہ نے سخت ناراضی کا ظہار کیا اور ان کو اپنی مجلس میں آنے سے منع کر دیا (۲) یہاں تک کہ حضرت خواجہ کے اظہار کیا اور ان کو اپنی مجلس میں آنے میں بہت سے افراد عیادت کے لئے حاضر ہوئے تو آخری ایام اور مرض موت کے زمانے میں بہت سے افراد عیادت کے لئے حاضر ہوئے تو شخ فرید ٹانی شطاری کے بیٹے عبد الملک نے حاضر ہونے کی اجازت جابی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے بیٹے عبد الملک نے حاضر ہونے کی اجازت جابی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے بیٹے عبد الملک نے حاضر ہونے کی اجازت جابی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے بیٹے عبد الملک نے حاضر ہونے کی اجازت جابی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے بیٹے عبد الملک نے حاضر ہونے کی اجازت جابی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے بیٹے عبد الملک نے حاضر ہونے کی اجازت جابی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے بیٹے عبد الملک نے حاضر ہونے کی اجازت جابی تو آپ

<sup>(</sup>۱) فضل على شاه: كليات كواليارى بخطى (بحواله شاه محمر غوث كواليارى ١٢٠)

<sup>(</sup>٢) مقامات معصوى ١٩١

رس) الصناس المنظرات كاحوال كے لئے ملاحظہ مواحوال مشائح كبار پر ہمارامقدمہ اور مقامات معصوى برہارے تعلیقات

انبی شخ فرید ٹانی شطاری سر ہندی کے ایک خلیفہ شخ محمد انٹرف شطاری لا ہوری تخصان کے ملفوظات احوال مشاکح کبار کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی جو گیوں اور سنیاسیوں کی طرح زندگی بسر کرتے تخصاور انہیں کے ساتھ مل کر جنگلوں میں ریاضتیں کی تخصیں ، اس کتاب کے مطالعہ سے اس عہد کے تصوف میں زوال وانحطاط کے آثار نمایاں معلوم ہوتے ہیں (۱)۔

باقی رہایہ سوال کہ بعض نقشبندی مشائخ سلسلۂ شطاریہ میں بھی بیعت تھے ان میں سے سندھ کے معروف نقشبندی شخ و عالم شاہ فقیر الله علوی شکار پوری (ف ۱۱۹۵ھ/۱۹۵ء) نقشبندی سلسلہ میں خلافت کے ساتھ شطاری سلسلہ میں بھی بیعت تھے (۲) اور ای طرح حضرت شاہ ولی الله محدث دہلوی حج کے لئے جاتے ہوئے جب لا ہور سے گزر بے وانہوں نے جواہر خمسہ (تالیف شاہ محمد غوث گوالیاری) کے اعمال کی حاجی محمد سعید لا ہوری سے اجازت کی تھی (۳)۔

اس سے یہ قیاس کرنا کہ جب بیدا کابرسلسلۂ شطاریہ سے منسلک تھے تو پھران کے روحانی جداعلیٰ شاہ محمد غوث کی تعلیم ہوئے؟ حقیقت بیہ ہے کہ ان حضرات کواس امر کاعلم ہی نہیں تھا کہ حضرت مجد دالف ٹانی شاہ محمد غوث کی تعلیم کر چکے ہیں کیوں کہ حضرت مجد دالف ٹانی شاہ محمد غوث کی تعلیم کی تعلیم کی نہیں تھا کہ حضرت مجد دالف ٹانی نے رسالہ معارف لدنیہ ہیں جہاں ان کی تعلیم کی ہوجا تا کہ حضرت مجد دالف ٹانی نے رسالہ معارف لدنیہ ہیں '' شیخ ورکیس'' سے کون مراد ہے تو یہ حضرت مجد دالف ٹانی کے رسالہ معارف لدنیہ ہیں '' شیخ ورکیس'' سے کون مراد ہے تو یہ بزرگ افراد کھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے یہ تو علمی و روحانی دنیا پر پہلی مرتبہ بزرگ افراد کھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے یہ تو علمی و روحانی دنیا پر پہلی مرتبہ بزرگ افراد کھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے یہ تو علمی و روحانی دنیا پر پہلی مرتبہ بزرگ افراد کھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے یہ تو علمی و روحانی دنیا پر پہلی مرتبہ بات اورال مشائخ کہار مولفہ شیخ محد الله میں دراصل شیخ محمد الشرف شطاری کا محدود ہوتے ہو ان کے حین حیات مرتب کیا گیا تھا اس میں اور کتاب جامع الفوائد مولفہ شیخ محمد اشرف المولئ میں اور کتابہ جامع الفوائد مولفہ شیخ محمد اشرف المولئ میں ضمنا شطاری سلسلہ کے ذکورہ افراد کے حالات ملتے ہیں۔

به نقیرالله علوی شکار پوری مرید مولا نامحم مسعود شطاری پشاوری و هومرید حاجی محمد سعید لا ہوری و ہومرید شخ محمد اشرف شطاری لا ہوری وهومرید شاه فرید ثانی سر ہندی (غدکور) (احوال مشائخ کیار ،مقدمہ ۸)

<sup>(</sup>٣) شاه ولى الله: الاختياه في سلاسل اولياء الله ١٠٧

مقامات معصوی جیسی متند کتاب سے اس امر کا انکشاف ہوا ہے۔ اہل تشیع ونقشبندی مشاکخ اہل شیع ونقشبندی مشاکخ

ابتداء میں صوفیہ اور اہل تشیع کے مابین تنازعات رہے لیکن جلد ہی شیعوں نے صوفیہ کا لہادہ اوڑھ لیا جس سے لباس صوفیہ میں شیعیت کی تبلیغ ہونے لگی ، دور وسطی کا ایرانی صوفی ادب اپنی آزاد خیالی کے باعث بہت سے غیراسلامی عقائد کاعلم بردارتھا، پاکستان وہند میں جوصوفی خانواد سے وار دہوئے وہ زیادہ تر انہی مجمی علاقوں کے تھے جہاں ندہبی وفکری بے راہ روی عام تھی گیار ہویں صدی ہجری میں جہاں بہت سے فرقوں نے ہندوستان کا رخ کیا وہاں ایران سے آنے والا فرقہ شیعہ خاص طور پرنمایاں ہے۔

شیرشاہ سوری کے ہاتھوں ہمایوں کی شکست اس کا ایران میں پناہ لینا اور پھر ہندوستان کی حکومت واپس لینے کے لئے شاہ ایران کی طرف سے شیعیت قبول کرنا اور تبلیغ شیعیت کے نام پر ایران سے امداد لینے کی شرط نے تو مغل حکمر انوں کی ندہبی سوچ اور پالیسی ہی بدل ڈالی حالا نکہ یہ سلاطین جیسا کہ ہم تفصیل ہے لکھ بچکے ہیں خالصتا سی حفی اور سنٹرل ایشیا کے نقشبندی بزرگوں کے حلقہ بگوش تھے۔

اکبر کی ذہبی پالیسی آزاد خیال فرقوں کو ہندوستان آنے کی کھلی دعوت دے دہی تھی ان حالات میں ایران سے جوفر قے ہندوستان آئے ان میں فرقہ شیعہ اوراس کے مبلغین کی خاصی تعدادتھی ، انہوں نے ہندوستان کے بدلتے ہوئے حالات کا بغورجائزہ لیا اور تی ملاء جنہیں اکبر نے خاصا مقتدر بنادیا تھا اور جو دنیا کی ہوں ولا کچ میں مبتلا ہوکر نہ صرف سنیت کو نقصان پہنچار ہے تھے بلکہ دوسر نے فرقوں خاص طور پر اہل تشیع کو دعوت فکر دے رہے تھے ، چنا نچہ شہور شیعی خانو اد و کم ملا مبارک ناگوری اوران کے دونوں بیٹوں ابوالفضل اور فیضی نے حالات سے بھر پور فائدہ اٹھایا اس خانو ادے کو صدر الصدور شخ عبد النبی اور مخدوم الملک ملا عبد الله سلطانپوری کی طرف سے مدد معاش ملنے کی بجائے جب ان علماء نے ان کی تحقیر و تذکیل کی تو اس موقع پرفیفی نے انہیں مخاطب کرتے ہوئے کہا تھا:

تذکیل کی تو اس موقع پرفیفی نے انہیں مخاطب کرتے ہوئے کہا تھا:

اگر میں اپنی اصل سے ہوں اور اپنے اعتقاد (شیعیت) میں سیچا ہوں تو تم سے اگر میں اپنی اصل سے ہوں اور اپنے اعتقاد (شیعیت) میں سیچا ہوں تو تم سے اگر میں اپنی اصل سے ہوں اور اپنے اعتقاد (شیعیت) میں سیچا ہوں تو تم سے

ایباانقام لوں گاجس کی گونج سارے ہندوستان میں سی جائے گی (۱)۔
واقعی وہ گونج سارے ہندوستان میں سی گئی اوروہ اکبر کی تائید وجمایت حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے سب سے پہلے انہوں نے سی علماء کے اقتد ارکوختم کروایا اورا کبر بادشاہ کو امام عادل بنا کر اسے لامحدود غذہی اختیارات کا مالک بنا دیا، اس طرح شیعہ ملک کی سیاست و معاشرت پر پوری طرح چھا گئے ان پڑھا کبر سے انہوں نے جس طرح شعائر اسلام کی تفکیک کروائی وہ روز روشن کی طرح عیاں ہے چونکہ اکبر کے مصاحب اب شیعہ تصانبوں نے کتب تاریخ سے مشاجرات صحابہ کے واقعات اکبرکو پچھاس انداز سے سنائے کہ وہ خلفائے ثلاثہ سے بنظن ہوگیا، معاصر مورخ بدایونی کا بیان ہے کہ کتب سیرت کہ وہ خلفائے ثلاثہ سے بنظن ہوگیا، معاصر مورخ بدایونی کا بیان ہے کہ کتب سیرت حضرت ابو بکر، عمر اور عثمان رضی اللہ تعالی عنہم کی خلافت کے بارے میں، فدک اور جنگ صفین وغیرہ کے سلطے میں کان ان کے سننے سے خدا کرے بہرے ہوجا کیں انہیں زبان پر صفین وغیرہ کے سلطے میں کان ان کے سننے سے خدا کرے بہرے ہوجا کیں انہیں زبان پر صفین وغیرہ کے سلطے میں کان ان کے سننے سے خدا کرے بہرے ہوجا کیں انہیں زبان پر سائنہیں جاسکتا، مورخ کے اصل الفاظ کس قدر پر جستہ ہیں، ملاحظہ کیجین:

آنچه درخق صحابه رضی الله عنهم در وقت خواندن کتب سیر مذکورمی ساختند خصوصاً درخلافت خلفائے ثلثه وقصه که فدک و جنگ صفیمن وغیره که گوش از استماع آل کربادو برزبان نتوال آورد (۲)

اب عوام وخواص میں شیعہ ٹی اختلافی امور زیر بحث رہنے گئے اور مسلمان الجھ کررہ گئے، ان حالات میں مشہور شیعی عالم قاضی نور الله شوستری ۹۹۲ھ / ۱۵۸۵ء کو مشہد سے ہندوستان کے لئے روانہ ہوئے اور ۹۹۳ھ / ۱۵۸۵ء کو فتح پورسیکری میں اکبر بادشاہ سے مبدوستان کے لئے روانہ ہوئے اور ۹۹۳ھ / ۱۵۸۵ء کو فتح پورسیکری میں اکبر بادشاہ سطح، بادشاہ ان سے بہت متاثر ہوا آئبیں لا ہور کا قاضی مقرر کیا، اس طرح آتے ہی آئبیں علامہ فتح الله شیر ازی اور تحکیم ابوالفتح گیلانی جسے شیعہ علاء وامراء کی تائید و جمایت حاصل ہو گئی ابوالفضل اور فیضی تو پہلے ہی انہی عقائد کے علمبر دار تھے ندہی ہم آئم تگی کے باعث جلد گئی ابوالفضل اور فیضی تو پہلے ہی انہی عقائد کے علمبر دار تھے ندہی ہم آئم تگی کے باعث جلد

<sup>(</sup>۱) فريد بمكرى: ذخيرة الخوانين ا / ۱۸ - ۲۹

<sup>(</sup>r) بدایونی، عبدالقادر: منتخب التواریخ ۲۰۸/۲

ئی ان اصحاب کے مابین دوئی کے ایسے رشتے استوار ہوئے جومقصد حیات بن گئے یعنی ہندوستان میں شیعیت کے فروغ کے لئے سعی کرناان کی زندگی کااوڑھنا بچھونا بن گیا، گویا ا کبرکے نام سے جاری ہونے والا دین الہی انہی شیعہ علماء کا مرتب کردہ تھا(ا) ان کی جڑیں اتی مضبوط تھیں کہ اکبر کا جائشین جہا تگیرنو اب مرتضی خان فرید بخاری کے مرتے ہی پھرے ان کے زغے میں پھنس گیا، پھرنور جہاں سے جہانگیر کی شادی کیاتھی دراصل بادشاہ جہانگیر یرعقا ندشیع کا تسلط تھا، قاضی نور الله شوستری اینے عقائد کے باعث (۲) عہد جہا تگیر میں جب ١٠١٩ه الم ١٦١٠ء كولل كرديے كئے تو اہل تشيع پراس كے بہت گہرے اثرات ہوئے انہوں نے انہیں'' شہید ثالث' کالقب دیا چونکہ جہانگیرا پی شیعہ بیوی نور جہاں کے زیراثر تھا اس کئے حکومت کے اہم ترین عہدوں پریمی اصحاب فائز تھے(۳) اور اس قل کے باعث بغاوت كاخطره محسوس ہونے لگا تھا اس لئے جہانگیرنے اہل سنت كے سب سے بڑے عالم اور مولف روروافض حضرت مجدد الف ٹانی کو گرفتار کر کے اس کا از الد کرنے کی كوشش كى كيكن اس فرقے كواتن فوقيت حاصل ہو چكی تھی كه علمائے اہل سنت كوان كے خلاف سخت اقد ام کرنے پڑے اس موقع پر حضرت مجدد الف ثانی اس سے پہلے ردروافض کے نام ہے ایک مستقل رسالہ لکھ کیے تھے جس میں اس فرقے کے عقائد کا محاکمہ کیا تھا اور مسلمانان ہندکوان کے ارادوں ہے آگاہ فرمایا تھااورا پنے مکا تنیب میں جوئی امراء کے نام ہیں اہل تشیع کے معتقدات کے علاوہ ان کے کردار سے مسلم معاشرت پر جومنفی اثرات مرتب ہوئے تھے جائزہ لیا اور ان کی صحبت سے بچنے اور انہیں اپی محفل میں جگہ نہ دینے کے

<sup>(</sup>۱) ان امور کی تفصیل مقدمه ً ہذا کے آغاز میں درج کی جاچکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ملانورالله شوستری کے قبل کے اسباب کے بارے میں اختلاف ہے، شیعہ موزمین کا خیال ہے کہ اس ہے پیچھے نقشبندی علماء کا ہاتھ تھا کیوں کہ ملاشوستری نے مجالس المونمین میں نقشبندیوں کو گمراہ قرار دیا ہے (۲۵۱) اور انہی حضرات نے ملاشوستری کی احقاق الحق کے ابتدائی ابواب جن میں خلفائے ملاشہ پر سخت تنقید ہے فاری میں ترجمہ کر حجہ کر جہا تگیر کوسنائے ۔۔۔۔۔

<sup>(</sup>Rizvi, S.A.A: Socio-Intellectual History...Of...Shi'is, Vol.I.pp. 376-84)

<sup>(</sup>m) محد امين بدخش: نتائج الحرمين - خطى ورق • ساب - اساءا،ب

لتے یار بارلکھا(۱)۔

حضرت مجددالف ٹانی کے ایک معاصر کا ایک رسالہ ردروافض (۲) دریافت ہوا ہے جس میں لکھا ہے کہ اگر بادشاہ اسلام کو جہاد کی طاقت حاصل ہواور وہ شیعوں کے خلاف جہاد کرنے میں ستی سے کام لے تو قیامت کے دن وہ اللہ تعالیٰ کے سامنے جواب دہ ہوگا ، اس نا در رسالہ کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

"بربادشاه اسلام بلکه برسائرانام بنابرام حضرت ملک علام قلع وقع آنها (شیعه)
برای اعلاء الدین الحق واجب ولازم است .....واخذ اموال وامععهٔ ایشان جائز
واگر بادشاه زمان وخلیفه دوران خلد الله ظلاله در جهاد که با تفاق و اجماع علاء
واجب وطریقهٔ حضرت رسالة پناه صلی الله علیه وآله واصحابه کرامت باوجود
استطاعت وقدرت تسابل نمایند چگونه از عهده سوال و جواب ملک متعال ......
تواند به ون آید،

ال اقتبال مندرجه ذيل نتائج اخذ موتے ميں:

- ا- بادشاہ اسلام اور تمام مسلمانوں پر بیدواجب ہے کہ دین حق کی سربلندی کے لئے شیعوں کا قلع قبع کریں۔
  - ۲- ان كامال واملاك مسلمانوں كے لئے جائز ہے۔
- ۳- اگر بادشاہ استطاعت رکھتا ہواورعلائے دین کا اتفاق وا جماع بھی ہوکہ اہل تشیع کے خلاف جہاد کیا جائے اور وہ اس میں سستی سے کام لیے قیامت کے روز وہ خدا کے خلاف جہاد کیا جائے اور وہ اس میں سستی سے کام لیے قیامت کے روز وہ خدا کے
  - (۱) اہل تشیع کے بارے میں حضرت مجدد الف ٹانی کے مکا تیب میں اشارات کے لئے دیکھئے پروفیسر بویلرکام تبدانڈ کیس مکتوبات پروفیسر بویلرکام تبدانڈ کیس مکتوبات
- (۲) یہ اہم رسالہ اس وقت جناب ظلیل الرحمٰن داؤدی (لا ہور) کے کتب خانے میں ہے جن کی عنایت ہے یہ اقتباس حاصل ہوا۔ جب عبدالله اوز بک دوم (۹۹۱–۲۰۰۱ھ/رک مجم الانساب زمباور ۴۰س) نے مشہد کا محاصرہ کیا تو علمائے ماور النہ نے اہل تشیع کی تلفیر میں ایک رسالہ لکھا جس کے جواب میں شیعوں نے بھی ایک رسالہ لکھا اس رسالے کے تی جواب میں ایک رسالہ کھا جواب حضرت مجد دالف ٹانی کا رسالہ رور وافض ہے اور دوسرا جواب رسالہ زیر بحث ہے۔

سامنے جواب دہ ہوگا۔

اگر چدروافض کا تفوق سیاست اور معاشرت پر بڑھ گیاتھا تا ہم ٹی علماء ومشائخ ان کی بالا دسی کے خلاف آ واز بلند کرتے رہے اگر وہ ایسانہ کرتے تو حکومت کے تمام تر انظامی ادارے انہی کے زیر کنٹرول رہے۔

شاہ جہاں کے دکن پر حملے کے اسباب میں سے ایک سبب وہاں ایران اور شیعوں کا عمل دخل تھا شاہ ایران نے وہاں جمعہ کے خطبے میں خلفائے ثلاثہ پرسب وشتم شروع کروادیا تھا شاہ جہاں نے پہلے تو حاکم دکن کو تنبیہ کی جب وہ بازنہ آیا تو اس نے با قاعدہ اس پرحملہ کر کے اسے شکست دی(۱) تخت نشینی کی جنگ میں جب شاہ ایران نے داراشکوہ کوشکست ہوتی محسوس کی تو اسے خط لکھا کہتم اپنے پردا داہمایوں کی طرح ایران چلے آؤ ہم تمہاری و ہے بی مدد کریں گے جسے ہمایوں کی کشی (۲) اگر خدانخواستہ ایسا ہوجا تا تو حالات ہمایوں کے عہد مدرکریں گے جسے ہمایوں کی کشی (۲) اگر خدانخواستہ ایسا ہوجا تا تو حالات ہمایوں کے عہد سے بھی بدتر ہوجا تے اور ہندوستان پر عملی طور پر شیعہ درائ اسی وقت نافذ ہوجا تا۔

حضرت خواجہ محمر معصوم کے اہل تشیع کے بارے میں وہی خیالات تھے جو حضرت مجددالف ٹانی کے تھے آپ نے انہیں فرقہ باطلہ قرار دیا ہے اوران کی صحبت سے بچنے کی تاکید کی ہے (۳) حضرت خواجہ کے صاحبزادگان بھی شیعوں کے بخت خلاف تھے آپ کے فرزند بزرگ شیخ صبغة الله نے ایک شیعی امیر کو صحابہ کرام کی شان میں گتا فی کرنے پراپ ہاتھ سے قبل کر کے اور نگزیب کو اس واقعہ کی اطلاع دی تھی (۴)۔

اہل تشیع کے بارے میں اورنگزیب کی پالیسی بہت واضح ہے یعنی وہ ان کے خلاف تھا،
ہاں اس کے منصب داروں میں بعض شیعہ بھی تھے لیکن سے عہدہ دار جہا نگیروشاہ جہان کے
عہد سے نسلاً بعد نسل مختلف عہدوں پر متمکن تھے ان کو یک قلم معزول کرنا حکومت وسیاست
کے نقط نظر کے منافی تھا اورنگزیب اسی نقطۂ نظر سے انہیں برداشت بھی کرتا تھا۔ اگروہ

<sup>(</sup>۱) تفصیل ہے اس ہے بل آپ ملاحظہ کر چکے ہیں

<sup>(</sup>٢) نجيب اشرف ندوى: مقدمه رقعات عالمكير ٢٧٧

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات (٣) مقامات معصوى ٨٨٣

جہانگیر کی طرح ان کے زیراثر ہوتا تو اس کے عہد میں اس کی زیرنگرانی مرتب ہونے والی اسلامی قانون کی کتاب فتاؤی عالمگیری تمام ترفقهٔ حفی کی ترجمان نہ ہوتی بلکہ اس میں فقهٔ شیعہ کی بھی نمائندگی کی جاتی۔

عہداورنگزیب میں ردروافض کے موضوع پر کئی کتابیں لکھی گئیں جن میں ہے بعض تو اورنگزیب کے نام معنون بھی کی گئیں جواس کے مذہبی رجحان کی غمازی کرتی ہیں۔

ان کتابوں میں سے سب سے اہم کتاب حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کے خلیفہ شخ محمد بایز پدسہار نپوری کے فرزند شخ حسام الدین کی ہے جو انہوں نے ۱۱۰۱ھ/کو مرافض الروافض کے نام سے تالیف کی تھی ، اس کے آغاز میں انہوں نے اورنگزیب کو شاندار القاب سے نواز اہے۔ان میں سے بعض قابل توجہ ہیں ،لکھاہے:

بادشاه دین پرور .....زینت سرای تاج ولایت و کشور کشای سامی شرع متین مروج احکام دین ماحی آثار بدع و ہوا محی سنن سرور انبیاء ..... جامع میاں سلطنت وسلوک .....

یہاں اورنگزیب کوزینت سرای تاج ولایت اورسلطنت وسلوک کا جامع بتایا گیا ہے اکبر بادشاہ کےحواریوں کی طرح اسے قطب الاقطاب نہیں بنادیا گیا(۱)

آس کتاب کے مولف شیخ حسام الدین حضرت خواجہ کے خلیفہ شیخ محد بایزید کے فرزندگرامی تصان کے والد بزرگ شیخ بدیع الدین سہار نپوری حضرت مجدد الف ثانی کے معروف خلیفہ تھے(۲)۔

مرافض الروافض کے مولف نے حضرت مجدد الف ٹانی کے رسالہ رد روافض سے بھر پوراستفادہ کرتے ہوئے اس کے مجمل مقامات کی خوب شرح کی ہے اور اہل تشیع کے رد میں کھی جانے والی دیگر کتب کے حوالے بھی دیے ہیں (۳)۔ میں کھی جانے والی دیگر کتب کے حوالے بھی دیے ہیں (۳)۔

<sup>(</sup>۱) تفصیل مقدمہ کے آغاز میں ملاحظہ کریں۔

<sup>(</sup>۲) حالات کے لئے دیکھئے مقامات معصومی ۲۵ س-۲۲ سمع تعلیقات

<sup>(</sup>۳) مرافض الروافض کاخطی نسخہ جنا بے خلیل الرحمٰن داؤری (لا ہور ) کے پاس دیکھااوران کی عنایت ہے اس نادر مخطوطہ سے استفادہ کاموقع ملا

بداورنگزیب کی ند بهیت اور حمایت ابل سنت کا نتیجه تھا کہ اس کے حین حیات اہل تشیع کو اینے عقائد کی بھر پورنبلیغ کی جرات نہ ہوسکی جہاں جوشیعہ عالم آیاوہ خاموثی کے ساتھ اپنا کام کرتار ہالیکن اورنگزیب کی وفات (۱۱۱۸ھ/۲۰۷۱ء) کے بعد جونہی مغل سلطنت میں ضعف وانحطاط کے آثار نمایاں ہوئے روافض کا ہر طرف غلبہ ہونے لگا یہاں تک کہ اورنگزیب کا جانشین بهادرشاه اول این شیعه وزیر منعم خان کے زیراثر شیعه بهوگیا اور شیعه تی اختلافات مذہبی اختلاف ہے بڑھ کرخلاف کے درجے تک پہنچ گئے اور دربار مغلیہ ہے وابسة دو یارٹیاں ایرانی اورتورانی اقتدار کے لئے دست وگریبان رہے لگیں متاخر سلاطین کے عہد میں سلاطین ان یار ٹیول کوختم کرنے یا ان کے اقتدار میں کمی کرنے میں کامیاب نہ ہو سکے ارانی پارٹی (اہل تشیع) اقلیت میں ہونے کے باوجود تورانی پارٹی (سنی گروہ) پر حاوی رہی ای کا نتیجہ تھا کہ مرکز ہے نکل کریہ گروہ صوبوں میں پہنچ گئے اور ہندوستان کی گئی رياستوں ميں اليي خودمختار حکومتيں وجود ميں آئيں جن کاسر کاری ندہب شيعيت تھا (1) گويا یہ دونوں متحارب فرقے انتہا پہند ہو چکے تھے جن کی حرکات سے معاشرت پر بڑے منفی اثرات مرتب ہورہے تھے ان حالات میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے دواہم كتابيل ازالية الخفاعن خلافة الخلفاء اورقرة العينين في تفضيل الشيخين لكه كراس فضا كو اعتدال برلانے كى كوشش كى كيكن اہل تشيع كا تفوق ا تنابر ھاكيا تھا كه بير كتابيں اس مكدر فضا كو بدلنے میں موثر کردار ادانہ کر عمیں کتابیں تو بلاشبہ نہایت خلوص کے ساتھ اصلاح احوال کے لئے مرتب کی گئی تھیں لیکن شیعہ فرتے کو سیاس تائید وحمایت حاصل ہو چکی تھی اس لئے ان کی ندموم کارروائیاں بغیر مزاحمت کے جاری رہیں، شجاع الدولہ کے عہد میں لکھنو شيعيت كامركزبن گياو ہاں سی علماء كو خاصا تنگ كيا گياان ميں معروف عالم دين ملاعبدالعلی بح العلوم (ف1770ه/١٨٢٠) اور ملامحر حسين فرنگي محلي (ف199ه/ ١٨٧٠)) اختلاف عقائد کے باعث خارج البلد کئے گئے اوران نامور عالموں کو پھر بھی اپناوطن دیکھنا (۱) ڈاکٹر محمد ایوب قادری نے فضائل صحابہ واہل بیت کے مقدمہ میں ان ریاستوں میں ندہبی سرگرمیوں کی تفصیل درج كردى ب

نصیب نہ ہوا (ا)۔

شاہ عالم ٹائی کے عہد کا امیر الامراء نجف خان (ف197 مام/ ۱۲۸ ء)مشہور شیعہ خانوادہ سے تعلق رکھتا تھا اور ایرانی پارٹی کا سربراہ تھا، اس نے سی علماء کو بہت پریشان کیا معروف نقشبندی شیخ طریقت حضرت میرزامظهر جان جانان (ف۱۹۵ه/۱۸۵۱ء) کواسی کے ایماء پر شہید کیا گیا، شاہ ولی الله محدث وہلوی کے نامور فرزند ومولف تخفہ اثناءعشریہ حضرت شاه عبدالعزيز محدث دہلوي اور شاه رفيع الدين كود ہلى سے نكل جانے كانجف خان نے علم دیا پیر حضرات بڑے مصائب کا شکار ہوئے (۲) حقیقت بیہے کہ اس عہد میں بھی شیعیت کے اس بڑھتے ہوئے سیلاب کوجن اصحاب نے رو کنے کی کوشش کی وہ سب کے سب نقشبندی سلسلہ کے بزرگ ہی تھے ان میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ،میرز امظہر جان جانان، شاہ غلام علی دہلوی اور قاضی ثناء الله یانی پتی کے اساء گرامی نمایاں ہیں ان میں حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کا کام سب سے زیادہ ہے، اس سلسلے میں ان کی معرکہ آراء کتاب تحفۃ اثناء عشریہ شیعوں کے رد میں قلمی جہاد ہے آپ نے بیرکتاب ۲۰۰س ٩٠ ١٤ ء كوتاليف كى - بيركتاب اپنے موضوع پرنہايت مدلل اورمتوازن ہے،علمائے حق اس کی تعریف میں بہت کچھ لکھ چکے ہیں اور مخالفین اس کے دلائل و براہین سے عاجز آ گئے

سر مند کی تنابی

مقامات معصومی میں سرہند کی تابی کا جابجا تذکرہ ملتا ہے، جس کی توضیحات کے لئے ہم نے مستقل عنوان کے تحت الیمی تمام معلومات سکجا کر دی ہیں جن کا تعلق سرہند کی تابی سے ہے۔

حضرت مجدد الف ٹانی قدس سرہ کے سرہند میں قیام کے باعث نہ صرف اس کو دائی شہرت نصیب ہوئی بلکہ آپ کی اولا دوخلفاء کی دینی و مذہبی خد مات نے اسے اسلامی علوم کا مرکز بنادیا تھااس لئے بجاطور پرمسلمان اسے اسلامی ہند کا دار الارشاد کہتے تھے۔

<sup>(</sup>۱) ایناا۳-۳۲ (۲) مقامات مظهری، مقدمه ۱۱۸–۱۱۹

وہاں کا درس و تدریس کا سلسلہ صرف رخی درس گا ہوں جیسانہیں تھا، بلکہ پاک و ہند کے رائخ العقیدہ مسلمان بادشاہ ملک کی غربی پالیسی وضع کرنے کے لئے اس دارالا رشاد کی طرف رجوع کرتے تھے۔

پنجاب میں جن غیر مسلم تحریکوں نے جنم لیاان میں سکھوں کی ند ہبی وسیائ تحریک خاص طور پر قابل زکر ہے جس نے نہ صرف مسلمانوں کے اس دارالار شادکو تباہ و ہر بادکر دیا بلکہ سارے ہندوستان پرسکھ راج کے مملی خواب بھی دیکھے۔

اس تحریک نے پہلے وحدت ادیان کے روپ میں سادہ لوح عوام کواپ اندر جذب کرنے کی کوشش کی پھر جب اقتدار میں آئے تو جوطقہ سب پہلے ان کے ظلم کا نشانہ بنا وہ مسلمان ہی تھے، ان کے قوت پکڑنے سے پہلے حضرت مجد دالف ثانی نے بے بناہ دینی و سامیان ہی تھے، ان کے قوت پکڑنے سے پہلے حضرت مجد دالف ثانی نے بے بناہ دینی و سامی بسیرت سے آنے والے حالات کو بھانپ لیا تھا اور جہا تگیر کے ہاتھوں سکھوں کے بانچویں گروار جن کے قبل کو آپ نے اپنے ایک مکتوب بنام مرتضی خان شخ فرید بخاری میں بانچویں گروار جن کے قبل کو آپ نے اپنے ایک مکتوب بنام مرتضی خان شخ فرید بخاری میں اسے کفار کی ' شکست عظیم' قرار دیتے ہوئے لکھا ہے:

دری وقت کشتن کا فرنعین گویند وال بسیار خوب واقع شد و باعث شکست عظیم بر به نود مرد و درگشت بهرنیت که کشته باشند و بهرغرض که بلاک کرده خواری کفارخود نقد وقت ابل اسلام است این فقیر پیش از آنکه این کافر را بکشند درخواب دیده بود که بادشاه وقت کله سرشرک را شکسته است والحق که آن گهرورئیس ابل شرک بود و امام ابل کفر .....(۱)

عصر حاضر کے سکھ محققین نے اپنی جانبدار اور جذباتی تحریرات میں اعتراف کیا ہے کہ

<sup>(</sup>١) مجدد الف ثانى: مكتوبات ا/ ١٩٣ (مطبوع مطبع احمدى د بلي)

مکتوبات شریف کی سب ہے جے اشاعت مرتبہ مولا نانوراحمد امرتسری میں بیہ جملہ" دریں وقت کشتن کا فرلعین محو بندوآل او بسیار خوب واقع شد' درج ہوگیا ہے ، لیکن حقیقت بیہ ہے کہ اس کے سطح بزرگ مولا ناامرتسری اس کی سطح مرات شکل مکتوبات مطبوعہ نولکٹوراور مطبع احمد دبلی میں اس طرح ہے: قرائت نہیں کرسکے بلکہ اس کی درست شکل مکتوبات مطبوعہ نولکٹوراور مطبع احمد دبلی میں اس طرح ہے:

"دریں وقت کشتن کا فرلعین گویندوال بسیار خوب واقع شد' (بقیہ صفحہ الگے صفحہ پر)

سکھوں کے خلاف حکمران طبقہ کے ذہنوں کو جولوگ مسموم کررہے تھے وہ سر ہند کے یہی نقشبندی تھے، بلکہ گروار جن کاقتل بھی اس کا نتیجہ ہے، بقول ڈاکٹر گنڈ اسکھے:

The Naqshbandis of Sirhind had been poisoning the minds of the ruling Junto in their respective spheres ever since the beginning of the seventeenth centuary. It was a result of their conspiracies that Guru Arjun, The fifth Guru of the Sikhs, had been tortured to death under the orders of Emperor Jahangir(1).

ایک اور سکھ مورخ خوشونت سکھنے جولقب'' مجد دالف ثانی'' کا مطلب نہیں سمجھ سکا اور اس واقع کو جذباتی رنگ میں بیان کرتے ہوئے لکھ دیا ہے کہ حضرت مجدد نے نبوت کا دعوٰی کیا تھا:

Mujaddid Alif Sani, who claimed to be the second prophet of Islam after Muhammad felt Jeulous of Guru Arjun's influence, especially with Muslims, and wrote in strong terms to Jahangir against the Guru (2).

(بقیصفی گزشته) مولانا امرتسری مرحوم نے اسے عربی و فاری قاعدہ کے مطابق یوں پڑھ لیا" کافرلعین گوبندو
آل او ..... "یعنی گویندوال کومرحوم نے گوبندوآل او بجھ لیا جو بہو صرح ہاں لئے کہ گروگوبند کا زمانہ حیات حضرت
مجدد کے وصال ۱۰۳۳ ھے الام ۱۹۲۳ء کے بعد یعنی ۱۹۷۵ – ۱۹۷۸ء کا ہے۔ حضرت مجدد نے کسی سکھ گروکا نام نہیں لکھا
بلکہ سکھوں کے ندہبی مرکز گویندوال کو ہدف تنقید بنایا ہے کہ اس مرکز میں رہنے والے کافر کے قبل کا واقع بہت خوب
ہے۔ گویند وال سکھوں کا فدہبی مرکز تھا اس لئے احمد شاہ درانی نے اسے جلا کر خاکستر کر دیا تھا (ہم نے مقامات مظہری کے مقدمہ حاشینہ مرکز تھا اس لئے احمد شاہ درانی نے اسے جلا کر خاکستر کر دیا تھا (ہم نے مقامات مظہری کے مقدمہ حاشینہ مرکز تھا اس کے احمد شاہ درانی مرکز ہوں )

<sup>(1)</sup> Ganda Singh: Sirhind in the Eighteenth Century (Sirhind through the Ages, ed. Fuja Singh, Patiala, 1972. p. 93.)

<sup>(2)</sup> Khushwant Singh: History of the Sikhs, Vol. I. p. 59. f.m.

حالاتکہ نہ مجدد الف ٹانی کا بیمطلب ہے کہ آپ نے نبی آخر الزمان سلی الله علیہ وسلم کے بعد خود کو نبی قرار دیا تھا اور نہ بی آپ کا بیکتوب براہ راست جہاتگیر کے، بلکہ وہ تو مرتضی خان فرید بخاری کے نام ہے جو کہ جہاتگیری امراء میں سے تھے۔

معلوم ہوتا ہے کہ سکھوں نے اپنی اس فنکست عظیم کا اصل سبب سر ہند کے ای متبرک خانواد ہ نقشبند یہ کو قر ار دے دیا تھا اور جونہی مسلمانان ہند کا سیاس مرکز رو به زوال ہوا، انہوں نے دل کھول کر اس کا بدلہ لیا ان کے ظلم کا نشانہ نہ صرف اہل سر ہند ہے بلکہ پاک و ہند میں جہاں کہیں بھی انہیں موقع ملا، نیست و نا بود کرنے کی پوری کوشش کی۔

سکھ خاص طور پر اہل سر ہند ہے مشتعل تھے کیوں کہ سکھ روایات کے مطابق یہی وہ شہر تھاجہاں ان کے گروگو بند سنگھ کے دوجھوٹے لڑکوں کوٹل کیا گیا تھا۔

چنانچہ ۱۷۲۷ء کو جب سکھوں کا سر ہند پر مکمل قبضہ ہو گیا تو گرو گو بند سکھی پیشین گوئی کو پورا کرنے کے لئے سکھ سرداروں نے گدھے منگوا کراس سرز مین پراپنے ہاتھ ہے ہل چلایا(۱) یہ ای کا اثر تھا کہ ان کا ایک ند ہی فریضہ بن گیا کہ ہرآنے والاسکھ سر ہندگی ایک ایک ایٹ دریا میں ڈال دے (۲)۔

گوبند سنگھ کے قبل (۱۰۷ء) کے بعداس کے جانتین بندہ سنگھ نے اپنظم وستم کا نشانہ سلمانوں کو بنایاس نے ۱۵ء کوسر ہند پر قبضہ کرلیا، انسانیت سوزظلم کے علاوہ اس نے اپنے پاؤں سر ہند سے باہر نکا لئے شروع کر دیے اور اپنے مقبوضات کو سنج کس وسنج کر لیا ، سکھوں کے ان کارروائیوں سے مجبور ہوکر لا ہور کے گورنر سید اسلم خان نے سکھوں کے مخلاف جہاد کا اعلان کر دیا (۳)۔

شیخ عبدالا حدوحدت معروف به شاه گل نے سر ہند سے محض اس لئے ہجرت کی تھی کہ

<sup>(</sup>۱) منڈ اسکھنے نے کئی فاری کتب میں تاریخ کے حوالے ہے اس کی تفصیل دی ہے، ملاحظہ ہو: Ahmad Shah Durrani, p. 192.

<sup>(</sup>٢) نذرينازي، كمتوبات اقبال، تعليقات ١٢٥-١٢٥

<sup>(3)</sup> Ganda Singh: Banda Singh Bahadur, pp. 102-3

انہیں بذر بعہ کشف میں معلوم ہو گیا تھا کہ کفار کا سر ہند پر غلبہ ہونے والا ہے۔
۱۱۲۰ھ/ ۲۴۷ء کواحمد شاہ درانی جب پہلی مرتبہ ہندوستان پہنچا تو اس نے پشاور سے
اپنے کشکر کے معززین کوسر ہند شریف بھیجا، ان دنوں حضرت مجد دالف ثانی کی اولا دمیں
سے شاہ غلام محمد معصوم ثانی بقید حیات تھے، آپ سے التجاکی گئی کہ آپ افغانستان آ جا کیں
لیکن آپ نے اسے تبول نہ فرمایا۔

جب ۱۱۱۱ه اله ۱۱۲۱ و ۱۵ ۱۵ ۱۵ ۱۵ و درانی کا سر ہند پر قبضہ ہواتو آپ کا انقال ہو چکا تھا، درانی عبدالله خان عضد الدولہ کوسر ہند کا ناظم مقرر کر کے خود افغانستان چلا گیا اور آپ کی اولا د میں سے تین افراد شخ غلام محمد بشاوری، شخ عزت الله اور شاہ ضی الله معصومی کو احترا اما قندهار کے گیا، افغانستان میں اب تک حضرت مجد دالف ثانی کی اولا دسے جتنے افراد ہیں وہ سب انہی تینوں حضرات کے اخلاف ہیں (۱) اس کے بعد وقنا فو قنا حضرات سر ہندسکھوں کے غلبے کی وجہ سے سر ہند سے جمرت کرتے رہے، حضرت قاضی ادر ایس جو کہ درانی عہد میں افغانستان کے قاضی شے اور جنہوں نے پاکستان و ہند پر اسلام دشمن طاقتوں کے غلبے کی وجہ سے کئی مرتبہ جہاد کافتو کی دیا تھا اور درانی کے شکر کے ساتھ کئی مرتبہ ہندوستان بھی آئے شے اسی خانوادہ مجد دیہ سے تعلق رکھتے تھے (۲)۔

حضرات سر ہندنے بھی سکھوں کے خلاف کئی معرکوں میں حصہ لیا تھا، شیخ محمر جعفر بن خواجہ محمد اشرف بن حضرت خواجہ محمد معصوم تو سر ہندہ ی میں سکھوں سے جہاد کرتے ہوئے شہید ہوئے شہید ہوئے شھر ساہ عرب شاہ عزت الله مجد دی ذکور نے بھی عالمگیر ثانی کے عہد میں لودھیانہ میں سکھوں کے خلاف جوز بردست معرکہ ہوا تھا، میں شرکت کی تھی اور اپنے میں لودھیانہ میں سکھوں کے خلاف جوز بردست معرکہ ہوا تھا، میں شرکت کی تھی اور اپنے والدسے ' ناصر الدین' کالقب پایا تھا (سم) شمس خان افغان کے ہمراہ شیخ اہل الله بن شیخ

<sup>(</sup>۱) فوفلزئی، عزیزالدین و کیلی: تیمورشاه درانی ۲۸/۲

<sup>(</sup>۲) بعنی قاضی ادر لیس بن شیخ غلام حسین بن غلام محمد بیثا دری بن شیخ غلام محمد معصوم ثانی (ایصنا ۲ / ۱۸۰) انہی قاضی ادر لیس کے نام شاہ نقیر الله علوی شکار پوری کا ایک مکتوب (۱۹ / ۱۰۰) بھی ہے، قاضی صاحب کا تعلق شاہ نصل احمد بیثا دری ہے بھی تھا (تخفۃ المرشد ۱۵۱)

<sup>(</sup>m) مقامات معصوى اا سى، روضة القيوميه ٣٢٣ .... ٣٢٣ (س) فوفلز كى: تيمورشاه ٢٨٢/٢

صبغة الله بن حضرت خواجه محمد معصوم في سلمول كے خلاف جهاد كيا تھا (۱) سر بهند كے فو جدار وزير خان نے جب سلمول كے خلاف معركه كا آغاز كيا تو حضرت خواجه كے كئى مريدين اس جهاد ميں شريك ہوئے تھے (۲) سكھ سر بهند كے مسلمانوں پر دست درازى كرتے ہوئے حضرت مجدد الف ثانى كى حويلى خاص تك بھى پہنچ گئے تھے، ايك جمله ميں جب وہ حويلى ميں داخل ہوئے تو مولف مقامات معصوى كى والدہ محتر مديعنی حضرت خواجه كى صاحبز ادى اس وقت تلاوت ميں مصروف تھيں انہوں نے بڑى استقامت كامظامرہ كيا (۳)۔

حفرت میرزامظہر جان جانان شہید (ف ۱۹۵۵ ھ/۱۹۵ء) کے مکا تیب ہے معلوم ہوتا ہے کہ مرکزی حکومت کی طرف سے سر ہندکو سکھوں سے بچانے کیلئے جولئکر جاتے تھے ان میں حضرات مجد دید کثیر تعداد میں شریک ہوتے تھے، ملارحیم دادروہیلہ کو مجدالدولہ نے سکھوں کی تنبیہ کیلئے بھیجا تو اس کے لشکر میں بقول حضرت مظہر حضرت مجددالف ٹانی کی اولا دنے کثیر تعداد میں شرکت کی (۴) لیکن میرمہمات فاطرخواہ کا میاب نہ ہو سکیس، حضرت مظہر ہی کے ایک مکتوب سے معلوم ہوتا ہے کہ روہیلوں کی ان حضرات مجددیہ کے ساتھ مقیدت تھی اس لئے وہ ہجرت کر کے ہر میل میں مقیم ہوگئے تھے لیکن وہاں بھی ملکی حالات کی خرابی کے باعث انہیں سکون نیل سکا تو وہ غایت '' اضطرار''میں ہر ملی سے نکلے اور دہلی میں حضرت مظہر کے ہاں قیام کرنے کی غرض سے آئے (۵)۔

شاہ عزت الله مجددی (نبیرہ حضرت مجددالف ٹانی) کو حافظ الملک حافظ رحمت خان نے چھ ہزار رو بے سفر خرج بھیج کر سر ہند سے بریلی بلالیا تھا (۱)۔
سر ہند پر سکھوں کے حملے مسلسل جاری رہے، حضرت مظہر کو مسلمانوں کے اس دارالا رشاد کی تباہی سے جو قلق ہوا، اس کا اظہار انہوں نے جا بجا مکا تیب میں کیا ہے، فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۲-۵ (۲) ایصنا ۲۸۲

<sup>(</sup>٧) مظهرجان جانان: مكاتيب مرتبه عبدالرزاق قريش ٨٢/ ١٢٣

<sup>(</sup>٣) الضأ ١٨

<sup>(</sup>٢) الطاف على بريلوى: حيات حافظ رحمت خان ٣٣٣

<sup>(</sup>۵) الفنا٠٨/١١١

کافران سکھ خداانہیں ذکیل کرے کہان کے ظلم سے متبرک شہر سر ہندویران ہوگیا ہے اور بزرگوں کے مزارات شہید ہو گئے ہیں اور صاحبز ادگان شہر بہ شہر آ وارہ پھررہ ہیں ،ایک جماعت نے اس طرف (دبلی) کا قصد کیا ہے، خاص طور پر حضرت ہیں ،ایک جماعت بہت محبت رکھتے ہیں تشریف لا رہے ہیں اگر چہ اس شہر (دبلی) کا حال بھی مخفی نہیں ہے(۱)۔

قاضی نورمحم (مولف جنگ نامه) در انی کے ہمراہ اس کے ساتویں جملہ ہند کے دوران مراہ ۱۵۰ – ۱۵۱۹ء) جب سر ہند پہنچا تو اس نے دیکھا کہ سر ہند شریف کا پوراشہر کھنڈرات میں تبدیل ہو چکا ہے، وہ کافی دیر تک گھومتا رہا لیکن انسان تو در کنار اسے بجز الوکوئی پرندہ بھی وہال نظر نہ آیا اوراس کے آس پاس کے دیہا توں پرسکھ سر دار قابض ہو چکے تھے (۲)۔ احمد شاہ درانی نے یکے بعد دیگر ہے بنجاب پر زبر دست حملے کر کے نہ صرف سر پہند

اسم سماہ دران کے سے بعد دیر ہے ہجاب پر ربر دست سے سر نے نہ سر ف سر ہند بلکہ پنجاب سے سکھوں کو مار بھگایا تھالیکن افسوس کہ نہ تو حاکمان پنجاب میں اتنی اہلیت تھی کہ وہ اس سے فائدہ اٹھا کر امن و امان بحال رکھ سکیس اور نہ سیاسی جماعتوں کے ان مرکزی اکھاڑوں سے کسی کوعوام کے امن و امان کی فکرتھی ، نتیجہ بیہ ہوتا تھا کہ جونہی درانی افغانستان واپس جاتا ، سکھ بڑھ کر کمزور مسلمان صوبے داروں کو کچل ڈالتے اور پھر وہی

عصر حاضر کے بعض سکھ مورخین نے بھی سکھوں کی سر ہند میں تباہ کاریوں کوتشلیم کیا ہے(۳)۔

<sup>(</sup>١) مظير: مكاتيب (مشموله كلمات طيبات ٥٠/٥٠)

<sup>(</sup>٢) نورمحه، قاضي: جنگ نامه مرتبه كنداستكه ١٢٥-١٢٨

<sup>(</sup>۳) سرہند شریف کے سکھوں کے ہاتھوں چارمرتبہ برباد ہونے کا اعتراف خود سکھ ورخین نے کیا ہے، پہلی مرتبہ ۱۱۲۲ ھے/ ۱۷۵۱ء کو سکھوں اور ۱۱۲۱ ھے/ ۱۷۵۱ء کو سکھوں اور ۱۱۲۱ ھے/ ۱۷۵۱ء کو سکھوں اور مراحملہ، ۱۷۱۱ھے/ ۱۷۵۸ء کو سکھوں اور مرہنوں کا مشتر کے جملہ اور پھر ۱۷۵۱ھے/ ۱۲۵۱ء کو سکھوں نے سرہند پرایسا حملہ کیا کہ اسے عمل طور پر تباہ کر دیا، آبادی کا نام ونشان تک مٹ گیا، بہت سے جان بچا کر بنیالہ میں پناہ لینے پرمجور ہو مگے، بنیالہ میں ان کی الگ بستی تھی جس کے مقیم سرہندی کہلاتے تھے تفصیل کے لئے دیکھئے: (بقیدا گلے صفحہ پر)

## حضرت خواجه محمعصوم كى خودنوشت تحريري

امتدادز مانہ سے حضرات مجددیہ کی خودنوشت تحریریں تباہی کا شکار ہوتی جارہی ہیں، چنانچہ آج تلاش بسیار کے باوجود حضرت مجددالف ثانی کے دست مبارک کی کھی ہوئی کسی مصدقہ تحریر کے وجود کا تا حال ہمیں علم نہیں ہے، خوش قتمتی سے حضرت خواجہ محمد معصوم کی مندرجہ ذیل دوتح ریوں کے وجود سے ہم آگاہیں:

ہریں ہے بیں۔ بینا درالوجود قلمی نسخہ ڈاکٹر فاروتی صاحب کوامرو ہہ ہے موروثی طور پر حاصل ہوا تھا، جہاں مجد دی حضرات کا سلسلۂ وعوت وارشاد عرصہ تک جاری رہا، ڈاکٹر فاروتی نے ندکورہ خطی نسخہ عربک اینڈ پرشین ریسر ج انسٹیٹیوٹ ٹونک (بھارت) کو دے دیا ہے جے انہوں نے اپنے شوکیس میں سجا کر رکھا ہوا ہے، راقم احقر کو ابھی تک اس متبرک نسنح کی زیارت نصیب نہیں ہوئی اور نہ ہی اس کاعکس حاصل ہو سکا ہے۔

یہ جاب ڈاکٹر مظہر محمود شیرانی نے میری درخواست پراس کاعکس حاصل کرنے کی کوشش جناب ڈاکٹر مظہر محمود شیرانی نے میری درخواست پراس کاعکس حاصل کرنے کی کوشش کی لیکن تا حال کا میا بی نہیں ہوسکی ہے۔

(بقيصفگرش) (1) Kirpal Singh: Life of Maharaja Ala Singh of Patiala, Amritsar, 1954, p. 115

- (2) Ganda Singh: Ahmad Shah Durrani, pp. 302-3
- (1) Khushwant Singh: History of the Sikhs, 2. Vc I
- (2) Ganda Singh : Banda Singh Bahadur, مزیدتفصیلات ہم نے مقامات مظہری کے مقدمہ کے عنوانات' سکھ'اور'' سرہندگی تباہی''کے تحت یکجا کر دی ہیں۔

۲- آپ کی دوسری تحریر مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کے اس خطی نسخه مکتوبه ۷۷۰اه بخط شیخ روح الله سر مندی (۱) کی معجے ہے جس کے حواثی پرآپ نے جا بجا اینے دست مبارک ہے دیگرنسخوں ہے مقابلہ کر کے صحت کا اہتمام فرمایا تھا۔ اس کی جلد ٹانی کے خاتمہ پرحضرت خواجہ کے معروف خلیفہ حاجی محمد عاشور بخاری (۲) ى ايك تمليكى يتحريب:

تمت مكتوبات جلدثاني حضرت مجد دالف ثاني رضي الله تعالى عنهمما يتعلق بالفقير الحقير حاجي محمرعا شور بخاري عفي عنه

ال متبرك نسخه ميں ايك ايبا ورق بھى موجود ہے جوحضرت خواجه محممعصوم كے دست مبارک سے لکھا ہوا ہے جس کے حاشیہ پر منقولہ بالا تملیکی سواد خط میں انہی محرر (حاجی محمد عاشور بخاری) نے اس امر کی توضیح کی ہے کہ مکتوبات شریف کا پینظی نسخہ مقابلہ کے وقت حضرت خواجہ کے ہاتھ میں رہتا تھا اور آپ نے اس کے حواشی پر جا بجاضیح فر مائی ہے، حاجی محرعا شور کے الفاظ میہ ہیں:

وازنوا درات عالم ازحضور حضرت پيرد تنگيرسلمه، الله سبحانه مقابله يا فته است وايل كتاب در وفت مقابله در دست آنخضرت بوده تركه ماى اين را بدست مبارك خودی نوهنند چنانچه درحواشی این ظاهر و هویدااست مخفی نماند که مراد بحضرت پیر دهكيرقطب الاتطاب شخناوامامناالثينج محمربن المعصوم لازال سمعون انہی حاجی محمد عاشور بخاری کے ہاتھ کے لکھے ہوئے قصل الخطاب کے آخری ورق کا عكس يهال دياجار ہاہے جس كاخط منقوله بالانوٹ كےخط سے مشابهہ ہے۔ مكتوبات شريف كابيمتبرك نسخه خانقاه نقشبنديه مجددية قلعه جواد كابل ميں موروثی طورير

<sup>(</sup>۱) مینخ روح الله بن خواجه محمد اشرف بن حضرت خواجه محم معصوم (رک تعلیقات کتاب حاضر ۱۲/۳۳۲ – ۱۸)جو

ال ننح کی کتابت ۷۷۰ ہے بعد بچاس سال تک زندہ رہے۔ (۲) حاجی محمد عاشور بخاری حضرت خوا اجہ کے خلیفہ اور مکتوبات معصومیہ کی جلد سوم کے جامع تھے۔ (رک تعليقات كتاب حاضر ١٩٨)

محفوظ تقا ۲ ۱۹۷۱ء کے سفر افغانستان کے دوران حضرت مرشدی ضیاء المشائخ محمد ابراہیم مجد دی شہید نے اس کی زیارت کروائی اور میری درخواست پر اس کے ان تین اوراق کا عکس عنایت فرمایا جو یہاں شائع کیا جارہا ہے۔

افسوس کہ بینسخہ مکتوبات حالیہ انقلاب افغانستان کے دوران خانقاہ کی بربادی کے ساتھ ضائع ہوگیااب اس کے یہی تمین اوراق یادگاررہ گئے ہیں۔

تاليفات حضرت خواجه محممعصوم

مولف مقامات معصومی نے وضاحت کی ہے کہ حضرت خواجہ نے حضرت مجددالف ثانی کی طرح اپنے مکتوبات کی تین جلدیں تو مرتب کروائی ہیں لیکن ادباً حضرت مجدالف ثانی کے دسائل کی تعدادسات کے برابرایئے دسائل مرتب ہیں گئے:

حضرت ایشاں رضی الله تعالی عنه سه دفتر مکتوبات به تھم سنت والد برزرگوارخویش
تصنیف فرمود و اما ہفت رسائل نہ نوشتہ اندتا .....دریں جاادب حضرت مجد دالف
الثانی ملحوظ فرمود و خود را از تضیف رسائل سبعه معاف داشتہ اند .....(۱)
گویا مولف حضرت خواجہ کے رسائل کی شیحے تعداد متعین نہیں کر سکے بہر حال مکتوبات
اور مقامات معصومی کی بنیاد پر ہمیں تا حال جن رسائل کا علم ہوا ہے ان کی تفصیل ملاحظہ
فی تعدن

مكتوبات معصوميه

مقامات معصومی کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت خواجہ خلصین کے خطوط اپنی مجلس میں پڑھوا کر سنتے اور پھرائی محفل میں ان کے جواب املا کرواتے تھے، یقیناً املاکے لئے مخصوص اصحاب ہوں گے لیکن بعض صاحب ذوق حاضرین کو بھی ان عریضوں کے جواب لکھ لینے کی اجازت تھی، مولف نے لکھا ہے کہ حضرت شیخ محمص بغتہ الله بن حضرت خواجہ پرتستر حال کا غلبہ تھا اس لئے انہوں نے حضرت خواجہ کے وہ مکا تیب جوان کے نام ورا) کتاب حاضر ۲۰/۵۰۔

تھے پانی میں دھوکر صاف کر ڈالے اور پانی پی لیا ان کے نام صرف وہ مکا تیب مکتوبات معصومیہ کے مجموعوں میں شامل ہیں جوان تک بینچنے سے پہلے ہی '' مخلصان صادق' نے نقل کر لئے تھے(۱) اس سے یہ بھی نتیجہ نکلتا ہے کہ بعض خطوط کے جواب احباب کی محفل کے بغیر بھی حضرت خواجہ تھے، حضرت خواجہ سیف الدین نے مفتی محمد باقر لا ہوری کولکھا ہے کہ تمہارے خطوط حضرت خواجہ کی محفل میں پڑھ کر سنائے گئے اور تمہارے احوال پر حضرت خواجہ نے محفیل میں پڑھ کر سنائے گئے اور تمہارے احوال پر حضرت خواجہ نے تحسین وآفرین کی ہے(۲)۔

کمتوبات معصومیه کی جلد اول حضرت خواجه کے صاحبزادے مروح الشریعت محمد عبیدالله نے مدون کی'' جع کمالات نبوت' اور'' درۃ التاج جاوید(۵)''سے اس جلد کا سال ترتیب ۱۳۳۳ ہر آمد ہوتا ہے(۱) اس جلد میں دوسوا نتالیس مکتوبات ہیں بی جلد مطبع مطال ترتیب ۱۳۳۳ ہر آمد ہوتا ہے (۱) اس جلد میں دوسوا نتالیس مکتوبات ہیں بی جلد مطبع نظامی کا نبور سے ۱۳۰۴ ہر ۱۸۸۱ میں طبع ہوئی پھرڈ اکٹر غلام مصطفیٰ خان کے اہتمام سے نظامی کا نبور سے ۲۰۳۳ ہر آگئی۔

مکتوبات معصومیه کی جلد دوم حضرت خواجه \_ میفه میرشرف الدین حسین (۷) بن (۱) کتاب حاضر ۸-۵/۲۶۷ مرد (۲) کتوبات سیفیه سرم ۱۸-۵/۲۶۷ ۱۵۵/۱۵۲۱

(٣) رك مقدمه بذا ورس مكتوبات حضرت مجدد كاابهتمام " (٣) كتاب عاضر ١٣-١١/١١-١١

(2) میرشرف الدین حسین کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ٥٠٠ /٥-١١

<sup>(</sup>۵) کمتوبات معصومیہ جلداول کے فاری متن کے دونوں مطبوع شخوں (مطبع نظامی کا نپوراور طبع ڈاکٹر غلام مصطفیٰ فان) کے دیبا ہے میں'' درۃ التاج'' ہے۔جس سے سال ترتیب برآ مذہبیں ہوتا۔ مولا نا ابوالحن زیدفاروقی نے اس مادے میں'' جاوید' کا اضافہ کیا ہے (مقامات خیر / ۹۳) یقینا ان کے پیش نظر اس جلد کا کوئی قدیم فاندانی خطی نسخہ ہوگا۔ (۲) مکتوبات معصومیہ جلداول/ ۵۳)

میر عمادالدین محرصینی ہروی نے مرتب کی انہوں نے خطرت خواجہ کے صاحبزاد ہے خواجہ میر عماد الدین کے علم کا تعمیل میں بیکام انجام دیا، بیجلد ۲۲۱۲ اھ/ ۱۹۲۲ء میں کمل ہوئی "وسیلة السعادة" اس کا تاریخی نام ہے، جامع نے اس پر چارصفحات کے ابتدائیکا اضافہ کیا ہے جس میں بیتمام امور درج کئے ہیں جن کا یہاں ذکر ہوا ہے(۱)۔

اں جلد میں ایک سواٹھاون مکا تیب ہیں بیہ جلد پہلی مرتبہ ظہور پریس لدھیانہ سے ۱۳۲۴ ہے۔ ۱۹۰۱ مصطفیٰ خان نے تینوں ملامین ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان نے تینوں جلدوں کے ساتھ شاکع کیا۔

کتوبات معصومیہ کی جلد سوم حضرت خواجہ کے خلیفہ حاجی محمد عاشور بخاری (۲) نے مدون کی انہوں نے حضرت خواجہ کے صاحبز اوے حضرت ججۃ الله محمد نقشبند ثانی کے حسب ایما یہ اہم کام انجام دیا یہ جلد ۲۰۱۳ ایم کام انجام دیا یہ جلد ۲۰۱۳ ایم کام انجام دیا یہ جلد ۲۰۱۳ ایم کام انجام دیا ہے جامع نے پہلی دونوں جلدوں کے تتبع میں اس جلد پر ایک سے سال تحمیل برآمہ ہوتا ہے، جامع نے پہلی دونوں جلدوں کے تتبع میں اس جلد پر ایک دیا ہے کا اضافہ کیا ہے (۳) جلد دوم میں حاجی محمد عاشور بخاری کے نام ایک مکتوب کے ویا تھا نے ہم اس کے جامع نے لکھا ہے:

سيادت پناه جامع جلد ثالث حاجی محمه عاشور بخاری .....(۳)

اس سے بیدواضح ہوتا ہے کہ دوسری جلد کی تدوین کے دوران ہی حاجی محمد عاشور بخاری کواس کی جلد سوم کی ترتیب کا حکم مل چکا تھا اور وہ اس کام میں مصروف تھے چنانچہ اگلے ہی سال یعنی ۲۰۱۳ ہے میں انہوں نے بیجلد کممل کر لی یوں تو بیجلد ۲۰۱۳ ہے کہ موان ہو چکی تھی کیکن اس کے مطالعے سے اندازہ ہوتا ہے کہ جامع اس کے بعد بھی حضرت خواجہ کے وصال (۲۰۷۵ ھ) تک اس میں مکا تیب جدیدہ کا اضافہ کرتے رہے۔ چنانچہ حضرت

<sup>(</sup>۱) تعلیقات ندکوره میں اس ابتدائیے کے بعض جملے اور اشعار قل کئے جا چکے ہیں

<sup>(</sup>۲) حاجی محمدعا شور بخاری کے حالات کے لئے دیکھئے کتاب حاضر ۹۸ موتعلیقات

<sup>(</sup>٣) ديباح كي تفصيلات كے لئے ملاحظه موتعليفات كتاب عاضر ١٥٥٨ /٥-٢

<sup>(</sup>١١) كتوبات معصوميه ١/١٣١/٨٥

خواجہ نے اپنے خلیفۂ اول خواجہ محمد حنیف کا بلی کے وصال (۱) (۷۸-۱۰ه) پر ان کے فرزندوں کے نام جوتعزیت نامہ لکھا تھاوہ جلد سوم میں موجود ہے(۲)۔ گویا جامع اس جلد میں حضرت خواجہ کے وصال سے ایک سال پہلے تک اس میں اضافہ کرتے رہے۔ جلد ثالث کی تدوین کے علاوہ حاجی محمد عاشور بخاری نے حضرت خواجہ کے رسالہ ''احادیث دراذ کاریوی ولیلی'' بھی مرتب کیا تھا اور اس پرایک مختفر خطبے کا اضافہ بھی کیا (۳)۔

مکتوبات معصومیه کی پہلی جلدتو آپ کے صاحبزاد سے حضرت مروج الشریعت نے سرہند میں ہی ۱۰۱۳ه اھ/ ۱۹۵۳ء میں مرتب کر لی تھی لیکن آخری دونوں جلدیں جامعین نے سرہند سے دور جہاں جہاں وہ حضرات مصروف ارشاد تھے مرتب کر کے حضرت خواجہ کے آخری سنین حیات میں سرہند حاضر خدمت ہو کر چیش کیس مولف مقامات معصوی نے لکھا ہے:

ایں دوجلد ثانی و ثالث که درآخرعمر مبارک مرتب شده بود جامعان آنها آمده می گذراندند ما تابعد ترتیب بنظرانور درآیند.....(۴)

جلدسوم میں دوسو پجین مکتوبات ہیں اس کا فاری متن پہلی مرتبہ مولانا نوراحمد امرتسری کلھیجے واہتمام سے مطبع مجددی امرتسر سے طبع ہوا، مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کی تھیجے، تخ تئے وقعیق کے اعلی معیار کی طرح مولانا نوراحمد مرحوم نے مکتوبات معصومیہ کی جلدسوم کا اہتمام کیا کاش مرحوم اس کی تینوں ہی جلدیں اسی طرح ایڈٹ کردیتے۔

افسوس کہ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب نے مولانا نوراحدامرتسری کے نام کو مکتوبات معصومیہ کی جلدسوم کے سرورق سے اسے عکسی طور پر شائع کرتے ہوئے اڑا دیا ڈاکٹر صاحب نے اس سے بھی بڑاعلمی ظلم یہ کیا ہے کہ مکتوبات حضرت مجددالف ٹانی کے تینوں مضاحب نے اس سے بھی مولانا نوراحمد مرحوم کا نام بہ حیثیت مصحح غائب کر دیا ہے جمیں دفتروں کے سرورق سے بھی مولانا نوراحمد مرحوم کا نام بہ حیثیت مصحح غائب کر دیا ہے جمیں اس ناانصافی کا سبب معلوم نہیں ہوسکا کہ مولانا مرحوم کی ساری زندگی کی کاوش کے ساتھ انہوں نے یہ سلوک کیوں کیا؟

<sup>(</sup>۱) کتاب حاضر ۱۳۳۱ (۳) کتاب حاضر ۱۳۳۱ (۳) رک مقدمه ٔ حاضر وجمیس عنوان ' رساله .....اذ کاریوی دلیلی'' (۲) کتاب حاضر ۱۳۹

مکتوبات معصومیہ کے نتیوں دفتر ول کا اردوتر جمہ سیدز وارحسین شاہ مرحوم نے کیا جو ادارۂ مجدد بیکراچی ہے ۱۹۷۸-۱۹۸۰ طبع ہوا۔

حضرت خواجہ جا ہتے تھے کہ ان کے مکتوبات کاعربی زبان میں ترجمہ ہوجائے اور عرب معتقدین وخلفاء ان سے کما حقہ استفادہ کر سکیں خصوصاً آپ کے سفر حج ۱۹۸۸ھ/ ۱۹۵۷ء کے بعد اس امر کی طرف توجہ مبذول کی ہوگی ، ایک مکتوب میں فرماتے ہیں:

بعد تسوید هذه الرقیمه خطر بالبال ان اعراب مکتوب ما هجیو و اضیف الیه فواید اخری و اجعله متتمها آلها لان المکتوب باللسان الفارسی و العرب بمعزل عن فهمه قلما ینتفعون لغیر العربی و لما طلبت المکتوب و جدته عربیا عربه بعض الاصحاب فکفونامونة تعریبه.....(۱)

کتوبات معصومیه کی تینوں جلدوں کا ترکی زبان میں ترجمہ ۱۱۲۰–۱۱۱۵ھ/
محدامین تو قادی اور وہ خلیفہ شخ احمد یک دست (۲) اور وہ خلیفہ تصاحب کتوبات حضرت خرامین تو قادی اور وہ خلیفہ شخ احمد یک دست (۲) اور وہ خلیفہ تصاحب کتوبات حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے مترجم متنقیم زادہ معروف خطاط، تحفۃ خطاطین کے مولف اور سلسلہ نقشبندیه پرکی اہم کتابوں کے مولف تھ (۳) کتب خانہ حمیدیہ ترکی میں مترجم کے ہاتھ کا لکھا ہوا خطی نے محفوظ ہے، نیز ۲۷ تا ھے/۱۸۱۰ء میں مکتوبات قدسیہ کے نام سے یہ ترجمہ استبول سے طبع ہوا تھا (۳) صاحب انوار القدسیہ کے پیش نظر اس ترجم کی متیوں ترجمہ استبول سے طبع ہوا تھا (۳) صاحب انوار القدسیہ کے پیش نظر اس ترجمے کی متیوں چلد ستھیں (۵)۔

متن مکتوبات معصومیہ کی تینوں جلدوں ہے ایک انتخاب مولا ناحسین حکمی ایشیق نے

<sup>(</sup>۱) مكتوبات معصوميه ١٢٦/٤٨١

<sup>(</sup>٢) شيخ احمد يك دست كے حالات كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب حاضر ٥٠٥/١١-١٥

<sup>(</sup>٣) رك الينا

<sup>(</sup>٤) تخفهٔ خطاطین مقدمه ۲۵–۳۹ (۵) انوارالقدسیه ۱۹۲

استنول ترکی منتخبات از مکتوبات معصومیہ کے نام سے ۱۹۷۹ء میں شالع کیا، اس سے پہلے اس کی تینوں جلدوں کامخص اردوتر جمہ مولا ناتیم احمد فریدی امروہوی نے کیا جو مکتبہ الفرقان لکھنوے کی بارطبع ہو چکا ہے۔

مكتوبات معصوميدكے بہت سے خصائص میں سے ایک بیجی ہے كدان میں حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی کے معارف کی تشریحات بطریق احسن کی گئی ہیں اور شارحین مكتوبات امام ربانی ان سے بہرہ ور ہونے كے مدعی ہيں (۱)۔ دوسرے حضرت خواجہ كے سوانحی مواد کے سلسلے میں اے اولین ماخذ کی حیثیت بھی حاصل ہے(۲)\_

ال رسالے میں حضرت خواجہ نے حضرت مجد دالف ٹائی کے مکا شفات تحریر کئے ہیں خود لکھتے ہیں کہ حضرت مجدد الف ٹانی نے اپنے آخری ایام حیات میں قابل تحریر اسرار کے لکھنے کی مجھے وصیت فر مائی تھی چنانچہ آپ کی تعزیت کے ایام میں ہی اس حکم کی تعمیل میں نے حضرت مجدد کے روضۂ انور میں بیٹھ کر تھیل کی ،حضرت خواجہ لکھتے ہیں:

درمرض آخراین درهٔ حقیر را وصیت بنوشتن بعضی ازیں اسرار که قابل اظهار بودند نمودند چنانچهای فقیر به مقتضای وصیت درایام عزای آنخضرت به حسب فهم قاصر خویش باچیم گریاں و دل ریش مواجعه روضهٔ منوره نشسته آن در ہای ناسفته را در سلكنظم كشيره وداخل مكتوبات قدى آيات آنخضرت كردانيد چنانجيهم مكتوبات جلد ثالث بهمال مرقومات مقررگشت.....(٣)

حضرت خواجه کے نواسے یعنی مولف مقامات معصوی نے لکھا ہے:

مكاشفات غيبيداحضرت ايثال (خواجه محمعصوم) قدس الله تعالى سره الاقدس و مبداء ومعادرا خواجه محمصديق بدخشي قدسره جمع نموده انديعني نطبهُ آنها ازخود

<sup>(</sup>۱) نصرالله بوتکی: توضیحات مکتوبات امام ربانی، کابل

<sup>(</sup>٢) ایسے تمام خودنوشت سوانحی اشارات سے ہم نے تعلیقات ومقدمہ کتاب حاضر میں جا بجاا سنباط کیا ہے۔

<sup>(</sup>m) مكتوبات معصوميه ا/ ۱۹۳/ م

ساخته ورسائل باقیمن البدایت الی النهایت عبارت از حضرت مجدد الف الثانی است.....(۱)

مكاشفات كے جامع لكھتے ہيں:

نموده می آید که درسال یک بزار و پنجاه و یک ورقی چنداز مسودات قدی آیات حضرت قد و قامحقین .....الا مام الربانی والخلیفة الرحمانی وامامنا و قبلتنا الشخ احمد بن عبدالا حدالفار و قی قدس الله سبحانه بسره الاقدس از بعضی دوستان بدست افتاد که تا الحال منقول نکشته و آل اوراق جامع اسرار خفیه .....اند در ضمن الفاظر نگین و عبارات دکش بخاطر کمی از فدویان این درگاه قراریافت که قل از ال بردارد و آل لآلی منثوره را در سلک جمع و ترتیب از و با ید داشت ..... و رساله موسوم به مکاشفات غیبید (عینیه دراصل) ترتیب داد ...... و رساله موسوم به مکاشفات غیبید (عینیه دراصل) ترتیب داد ...... (۲)

خواجہ محمد ہاشم نے زبدۃ المقامات میں حضرت مجدد الف ثانی کی تصانیف کی فہرست میں مکا شفات غیبیہ کا نام بھی لکھا ہے (۳)۔

جناب ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان نے مکاشفات غیبیہ کے اپنے شائع کردہ متن میں اس
کے مرتب کا نام غلطہٰ کی بناء پرخواجہ محمد ہاشم کشمی لکھ دیا ہے (۴)۔ حالا نکداس کے مرتب تو
حضرت خواجہ محمد معصوم ہیں جس کے حسب ذیل قرائن مندرجہ بالاا قتباسات پر بہنی ہیں:

ا- مکتوبات معصومیہ کی جلد اول کی منقولہ بالا عبارت سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ ان
مکاشفات کوخود حضرت خواجہ نے مرتب کیا اور مکتوبات معصومیہ کی جلد اول ترتیب
مکاشفات کوخود حضرت خواجہ نے مرتب کیا اور مکتوبات معصومیہ کی جلد اول ترتیب

السام اللہ اللہ عالم اللہ عالم اللہ علیہ اللہ عبارت سے بہلے اسے مرتب کیا جاچکا تھا۔

٢- خود حضرت مجدد الف ثاني نے حضرت خواجه كومرتب كرنے كاامر فرمايا۔

٣- گويا كمتوبات مين حضرت خواجه نے اسے خود اپنامرتبه مجموعة رارديا -

سم - حضرت مجدد کے رسالہ مبداء ومعاد کی طرح رسالہ مکا شفات بھی غیرمترتب شکل میں

<sup>(</sup>۱) کتاب طاضر ۲۸

<sup>(</sup>٢) مكاشفات ٥-١ (٣) زبدة ٢٠٠٠ (٣) مكاشفات، مقدمه ١٠٠٣

تھا مبداء ومعاد کے مسودے کوخواجہ محمصدیق بدخش نے ترتیب دے کراس پر خطبے کا اضافه كيااوررساله مكاشفات كوخود حضرت خواجه نے ترتيب ديا۔

۵- خواجه محمد ہاشم تشمی نے زبدة المقامات میں حضرت مجدد کی تصانیف کی فہرست میں رساله مكاشفات غيبيكانام بھى درج كياہے(١) جس كامطلب بيہ ہے كه بيرساله اپنى ترتیب بدست حضرت خواجہ (۱۵۱۱ه) سے بہت پہلے بعنی زیدۃ المقامات کی تالیف (۱۰۳۷- ۱۰۰۰ م ۱۰۱۵) ہے بھی قبل مخلصین کے پاس بصورت مسودہ موجودتھااور انہیں اس میں سے قبل واقتباس کی اجازت تھی اور پیرکہاس کی ترتیب ہے قبل ہی اس کا نام مكاشفات غيبيه ى تقا،رسالے كے خطبے ميں حضرِت خواجه كے الفاظ " از بعضى دوستان بدستِ افتاد "مين" دوستان" كى فهرست مين خواجد تقى بھى شامل ہيں۔

(۱) خواجد سمى نے جہاں اس رسالے كا ذكر كيا ہے وہاں اسے حسب معمول اپني ترتيب نہیں بتایا اگر بیان کا مرتب کردہ رسالہ ہوتا تو جہاں انہوں نے مکتوبات حضرت مجدد الف ٹانی کے دفتر ٹالٹ کومرتب کرنے کی سعادت کا ذکر کیا ہے وہاں اس کا بھی تذکرہ

كرتے كەبدرسالەمىرامرتب كيابوا بـ

(2) خواجه ملی کا سال وصال ان کے معاصر ،حضرت مجد دالف ٹانی کے معتقد اور معروف مورخ محمرصادق تشمیری نے ۱۴۱ ها هاکھا ہے (۲) اور رساله مکاشقات غیبیہ خواجہ تھی کی وفات کے دس سال بعد ۵۱۱ میں مرتب ہوا۔

(۸) حضرت خواجه محممعصوم کے نواہے اور مقامات معصومی کے مولف کامنقولہ بالا بیان کہ رساله مكاشفات حضرت خواجه كامرتب كيابهوا ب كےسامنے آجانے سے مندرجه بالا قرائن کومزیدتقویب ملتی ہے۔

ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب کے مرتبہ رسالہ مکا شفات کے مختصر مقدے کے بارے میں عرض ہے کہ اس میں انہوں نے جتنے نکات درج کئے ہیں وہ سب بلادلیل اور قیاسی ہیں۔ ا- مثلابیرکے" رسالے کے شروع میں انہوں (خواجد تھی) نے آغاز ترتیب کا سال

rr • 743 (1) (٢) رك مقدمه بذا"حيات معزت خواجه كے ماخذ" تحت زبدة القامات

تب بارا الرصاحب في كوبات كان بيدى وداده فاج قرميدات الداس كى بدول كروست في المراح مودة المرسم و المراح مراح المراح المرا

<sup>- 32</sup> W (4) (1) 101/10/10/10/10/10/10

ruler area commenter a mere (mility (r)

<sup>(</sup>۱۰) والله والله

حضرت خواجہ محمد ہاشم کشمی نے مکتوبات حضرت مجددالف ٹانی کی جلد ٹالٹ مرتب کی اس جلد میں ان کے نام کئی مکا تیب ہیں انہوں نے حسب دستور اپنے نام حضرت مجددالف ٹانی کے خطوط کونقل کرتے ہوئے اپنے نام کے ساتھ" بفقیر محمد ہاشم کشمی ..... ورود یافتہ (۱) اور" بایں حقیر محمد ہاشم کشمی (۲)" لکھا ہے۔اگر رسالہ مکا شفات غیبیدا نہی کا مرتبہ ہوتا تو وہاں بھی اسی دستور کے مطابق اپنے نام کا اجازت نامہ نقل کرنے سے پہلے ایسے بی منگسراندالفاظ لکھتے۔

ڈاکٹر صاحب نے خواجہ می پراپ ایک مقالہ میں جو ۱۹۸۵ء میں شاکع ہوا ہم رید قیاس آ رائی کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت مجددالف ٹانی نے اپنار سالہ ' دربیان طریقت حضرات خواجہ گان' کے مسود کا ذکر اپنے عریضہ (۱/۵) بنام حضرت خواجہ باتی باللہ میں کیا ہے۔ '' ممکن ہے کہ یہ رسالہ مکاشفات عینیہ ہو ۔۔۔۔۔ میرا خیال تھا کہ یہ رسالہ خواجہ محمد ہائی مرتب کیا ہوگا لیکن مولا نا ابوالحن زید فاروتی مدظلہ نے اپنی کتاب'' حضرت محمدداوران کے ناقدین اور مقامات خیر دونوں دراصل مولا نا زید فاروتی نے حضرت مجدداوران کے ناقدین اور مقامات خیر دونوں کتابوں میں مولف مقامات معصومی کے حوالے سے رسالہ مکاشفات کو حضرت خواجہ مجمد معصوم کا مرتبہ رسالہ لکھا ہے (۴) گویا بحث کا حاصل یہ ہے کہ رسالہ مکاشفات کے جامع معصوم کا مرتبہ رسالہ لکھا ہے (۴) گویا بحث کا حاصل یہ ہے کہ رسالہ مکاشفات کے جامع حضرت خواجہ مجمد معصوم ہیں خواجہ محمد میں خواجہ میں خواجہ محمد میں خواجہ میں خواجہ محمد میں خواجہ میں خواجہ محمد میں خواجہ میں خواجہ میں خواجہ محمد میں خواجہ محمد میں خواجہ میں خو

ہمیں رسالے کے مرتب کے نام کے سلسلے میں طویل بحث اس لئے کرنا پڑی کہ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب کے شائع کردہ رسالہ مکا شفات غیبیہ ۱۹۲۵ء کے بعد حضرت محدد الف ٹانی پرجتنی کتابیں شائع ہوئی ہیں ان کے موفین نے ڈاکٹر صاحب کے اتباع مجدد الف ٹانی پرجتنی کتابیں شائع ہوئی ہیں ان کے موفین نے ڈاکٹر صاحب کے اتباع

<sup>(</sup>۱) مكتوبات حضرت مجدد ۱۳/۵۲/۵۲/۳۸۵/۹۲،۳۷۹/۹۲،۳۸۵/۹۲،۳۸۵/۹۲،۳۵

۲) اینام/۵۵/۲۲ (۲)

<sup>(</sup>٣) غلام مصطفیٰ خان: '' خواجه محمد ہاشم شمی'' مقاله شامل ارمغان فاروقی ۱۸۷

<sup>(</sup>٣) مقامات خير ٥٣-٥٨، ناقدين ٢٩

میں اس رسالے کے مرتب کا نام خواجہ می لکھ دیا ہے(۱)۔ رسالہ دراذ کاریوی ولیلی

اذ کارومعمولات کے موضوع پر حضرت خواجہ محم معصوم قدس سرہ نے دورسائل تالیف کئے تھے ایک کلال اور دوسرا خرد، زیر نظر یعنی رسالہ کلال میں اذکار یوی ولیلی ، فضیلت درود اور ہر دعاکی فضیلت کے سلسلے میں وار دہونے والی احادیث مع فاری ترجمہ اس میں شامل کیں، یہ رسالہ آپ مخلصین کی استدعا پر ارسال فرماتے رہے آپ کے وصال 200 اھر کے بعد آپ کے نامور خلیفہ اور مکتوبات معصومیہ کی جلد ثالث کے جامع حاجی محمد عاشور بخاری نے اس رسالے کومرتب کر کے اس پر ایک مختصر خطبے کا اضافہ کیا اس خطبے میں حضرت خواجہ کے نام کے ساتھ دعا کیے الفاظ "در ضی الله تعالی عنہ" کہ جی جومتو فی حضرات کے خطبے کی استعال کئے جاتے ہیں لہذا یہ رسالہ حضرت خواجہ کے وصال کے بعد مرتب ہوا، فطبے کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

الحمد لله رب العالمين و صلى الله على حبيبه محمد و آله و صحبه و اتباعه اجمعين اما بعد مى گويد احقر مخلوقات حاجى محمد عاشور بخارى حينى كه رساله ايست سلطان الاولياء بر بان الاتقياء شيخنا وامامنا الشيخ محمد معصوم رضى الله تعالى عنه از كتب معتبره احاديث در اذكار يوى وليلى وغيره و فضيلت درود جمع نموده بودند وفضيلت بر دعا را كه در حديث واردشده است بلسان فارى دري رساله ترجمه كرده اندتا ترغيب خواند باگرددومشمل است بر يندفسل فصل اول در اذكار وادعيه روز (و) شب در حديث آمده كه رسول خدا صلى الله عليه وسلم فرموده بركى كه بگويد برروزسه بار .....

<sup>(</sup>۱) اس سلسلے میں مولا نازوار حسین کی کتاب حضرت مجددالف ٹانی ۲۹۲، ڈاکٹر محمد مسعوداحمد کی سیرت مجددالف ٹانی ۲۹۳ اور مولا نا ابوالحن علی ندوی نے تاریخ دعوت وعزیمیت ۸۳ میں اسے خواجہ تشمی سے بلاتحقیق منسوب کردیا ہے۔ ای طرح ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب نے اس کے اصل وقد یم نام مکا شفات غیبیہ کی بجائے اسے تاریخی نام مکا شفات عینیہ مجدد سے ۲۵۳ اھے کر دیا ہے جودرست نہیں ہے۔

ہاری محدود معلومات کے مطابق بیرسالہ تا حال طبع نہیں ہوا ہارے پاس اس کے ایک ایس کے ایک ایس کے ایک ایسے خطی نسخ کی نقل ہے جس کی کتابت حاجی ف مرید حضرت خواجہ سیف الدین نے سام میں کی ہے۔ اس قدیم نسخ کی بناء پرہم نے اس کامتن اشاعت کے لئے تیار کیا ہے۔

حضرت خواجہ نے رسالہ خرد کے دیباہے میں اس کا تذکرہ ان الفاظ میں کیا ہے: مجموعہ دُیگر کہ ازیں رسالہ (خرد) منفصل ومطول ست، فضائل اعمال واذ کاررا بتفصیل نوشتہ، اگر شوق باشد باں رجوع نمایند (۱)

حضرت خواجہ نے مخلصین کی استدعا پر بیدرسالہ انہیں ارسال فرمایا تھا اپنے مکتوبات میں کئی مقامات پراس کا تذکرہ کیا ہے، لکھتے ہیں:

ای فقیر رسالهٔ اذ کار دادعیه ما توره موقته وغیر موقته با ذکر فضائل بعضی از اس کتب احادیث معتبر نوشته است نقل آس را فرستاده مطالعه خوا بهند فرمود ...... رساله کلانی است بزبان فاری مضمن فوائد کثیر است اگرتمام رساله را مطالعه فر مایند بهتر باشد .....(۲) فضائل این اذ کار موقته بجهت اختصار درین رساله (خرد) ذکر بیافته است رساله دیگر که به تفصیل فضائل اذ کار موقته و غیر موقته در آنجا مذکور است اگرمیسر شدفقل آل را نیز خوا بهند فرستاد فضائل اذ کار غیر موقته درین رساله مذکور است اگرمیسر شدفقل آل را نیز خوا بهند فرستاد فضائل اذ کار غیر موقته درین رساله مذکور است است اگرمیسر شدفتل آل را نیز خوا بهند فرستاد فضائل اذ کار غیر موقته درین رساله مذکور است اگراز این جایا دیش جمع کرده است اگراز این جایا دیگرنش دارد .....(۳)

## اذكارمعصوميه

اذ کار کے موضوع پر حضر مت خواجہ کا بید دوسرار سالہ ہے،اس کے ابتدائیہ میں لکھتے ہیں: اما بعدایں رسالہ شتمل برمقد مه وشش فصل است ..... بدا نکه احادیثی که دریں رسالہ آور دہ است بعد تنبع بلیغ از کتب معتبرہ احادیث برآور دہ است مثل جامع

<sup>(</sup>۱) اذكار معصوميه ا

ror/100/riigi (٣) المناء/١٠٠/ ١٩٢١ (٣)

الاصول ومشكوة وحصن حصين وغاية العمال وترغيب وترهيب وجمع الجوامع دري احاديث يخن نه كرده اند .....

حضرت خواجہ نے مکتوبات میں اس رسالے کابھی کئی بار ذکر کیا ہے ، فر ماتے ہیں :

بعضی ازیں قشم وظائف اوراد و اعمال را ایں فقیر جمع نمودہ است
.....(۱) فقیر از کتب معتبرہ احادیث تتبع بلیغ نمودہ اورادو وظائف
پغیبرراصلی الله تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم جمع نمودہ است کیکن ہنوز مسودات
بہیاض نہ رسیدہ است سالہاست کہ مسودات افقادہ است توفیق بہ
بیاض آن نمی یابدا گرمیسر پارہ از آن نوشتہ فرستد .....(۲)
لیکن مکتوبات کی جلد دوم میں حضرت خواجہ نے مرزا خان کے نام مکتوب میں انہیں سے
رسالہ ارسال کر کے اس کے مطابق عمل کرنے کی تاکید کی ہے :

رساله فرستاده است از اول تا آخراگرتوانندمطالعه فر مایند ومواعظ ونصاح آل را نیک تامل نماید.....(۳)

ان اقتباسات سے یہ نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ مکتوبات معصومیہ کی جلد اول کی تدوین ۱۰۶۳ ہے۔ اس اقتباسات سے یہ نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ مکتوبات معصومیہ کی جلد دوم کی ترتیب ۱۰۶۳ ہے کہ سرت نہیں کیا گیا تھالیکن جلد دوم کی ترتیب ۱۰۷۳ ہے۔ اس کی سرت نہیں کیا گیا تھا لیکن جلد دوم کی ترتیب دیا جا چکا تھا لہذا یہ رسالہ ۱۰۶۳ تا ۲۷-۱ ہے کی سال میں مدون ہوا۔

جناب ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان نے مکتوبات معصومیہ کے مقدے میں (۳) جلداول کے منقولہ بالا اقتباس (۵) سے سہوا اس رسالے کو حضرت خواجہ کے معروف خلیفہ مولانا محد حنیف کا جمع کردہ رسالہ بجھ لیا ہے حالانکہ حضرت خواجہ کا بیان بہت واضح ہے اس رسالے کا متن اذکار معصومیہ کے نام سے حکیم عبدالمجید سیفی نے لا ہور سے مسلم میں شائع کر دیا تھا اور رسالے کا اردو ترجمہ مولانا زوار حسین کی کتاب میں شائع کر دیا تھا اور رسالے کا اردو ترجمہ مولانا زوار حسین کی کتاب

<sup>(</sup>۱) مكتوبات معصوميه ا/۱۱۰/ 29/ (۲) ايضاً ا/۱۸۲/ ۲۵۵ (۳) ايضاً ۱۹۳/ ۱۹۳/ (۳)

<sup>(</sup>س) مكوبات معصوميه، مقدمه ۱۵ (۵) الينأا/۱۱/ ۱۹۷

انوارمعصومیه میں شامل ہے(۱)۔

مولف مقامات معصوی کابیربیان غیرواضح ہے کہ

دورساله درفن حدیث نیز حضرت ایثال جمع نموده اند (۲)

لیکن ہمارے نزدیک مولف کی ان دورسائل سے مرادیمی اذ کاروادعیہ پرمشمل دو

رسائل ہیں جن میں احادیث کی بنیاد پراذ کارجمع کئے گئے ہیں۔

رساله دراصطلاحأت نقشبنديه

حضرت خواجہ نے احباب کی درخواست پرسلسلۂ نقشبندیہ کی اصطلاحات پرمستفل رسالہ تالیف کیاتھا، ککھتے ہیں:

رسالہ ایست کہ ایں فقیر درشرح بعضی کلمات کہ درطریقۂ ما زبان ز دو دائر اند بالتماس بعضی یاران نوشتہ است نقل آل رافرستادہ است مطالعہ خواہند کر د(۳) حضرت خواجہ نے مخلصین کی استدعا پر اس سلسلے میں رائج اصطلاحات کی تفصیل اپنے کئی مکتوبات میں بیان کی ہے (۴)۔

اس رسالے کے کسی ننخ کا ہمیں تا حال علم ہیں ہے۔

رساله درآ داب صوفيه

حضرت خواجہ نے لکھا ہے کہ حضرت مجدد الف ثانی کا آ داب صوفیہ کے موضوع پر مستقل رسالہ موجود ہے، میں بھی ارادہ کررہا ہوں کہ آ داب صوفیہ کوجمع کروں، فرماتے ہیں: بخاطر ہست کہ بعضی آ داب ایں طا کفہ علیہ در کا غذ علیحدہ ثبت نماید حضرت ایثان ماقدس الله سبحانہ بسرہ الاقدس دریں باب رسالہ نوشتہ اند .....گر بہم برسد آل را

rry-IAI (1)

<sup>(</sup>۲) کتاب حاضر ۱۸/۵۰ نیز انہوں نے ایک مقام پر رسالہ در ادعیهٔ ماثورہ موقتہ وغیر موقتہ لکھاہے ۲۰ ۱۲ مولف روضتہ القیومیہ نے وظائف معصوی کے نام سے جس رسالے کا ذکر کیا ہے وہ ان دونوں مذکورہ رسائل اذکار میں ہے .
ایک رسالہ مراد ہے (۱۵۵/۲)

<sup>(</sup>٣) مكوبات معصوميه ٢٠٥/١٠٥ (٣) ايضاً /١١٥/١٢٥ (٣)

مطالعة تمايند ....(١)

حضرت خواجہ کے اس رسالے سے کسی نسخے کا ہمیں علم نہیں ہے۔ بیاض حضرت خواجہ محمد معصوم بیاض حضرت خواجہ محمد معصوم

اس بیاض میں حضرت خواجہ نے اپنے والد ومرشد بزرگوار حضرت مجد دالف ٹائی کے وہ اسرار و مکاشفات تحریر کئے تھے ہوآ پ نے نہ تو خلفاء کے سامنے بیان کئے تھے اور نہ ہی عمو ما ان اسرار کا اظہار کرتے تھے، بعد میں حضرت خواجہ اپنے مکاشفات بھی اس بیاض میں تحریر کرتے رہے، حضرت خواجہ اپنے معروف خلیفہ مولا نامحہ حنیف کا بلی کو لکھتے ہیں:

طلب مسودات جدیدہ نمودہ بودند اگر تو فیق یافت بیاری می گویم کہ اگر چیزی از ان قابل نقل باشدگرفتہ بفرستد سے (۱)

یه بیاض خواجه محمد باشم کشمی کی نظر سے بھی کئی مرتبہ گزری تھی ، لکھتے ہیں:
ایں مخدوم زادہ (خواجه محم معصوم) راغایت اطلاع است براسرار ومعارف پدر
بزرگوارخود چه آل معارف که داخل مکتوبات گردیدہ و چه غیر آل از اسرار خاصه که
درخلوات از زبان مبارک آنخضرت شنودہ اندوبعضی رااز انہا دربیاضهٔ خاصهٔ خود
تسوید فرمودہ ، چول بایں بندہ نظر عنایتی داشتند ومحرم می دانستند با کثر آنہا اطلاع
بخشیدہ بودند بھل بعضی اجازت فرمودہ .....(۳)

طاعون کی وہا کے دوران بھی یہ بیاض حضرت خواجہ کے پاس تھی اس دوران بھی اس میں مکاشفات کا اندراج ہوا تھا، خواجہ شمی نے حضرت خواجہ سے ایک مکاشفہ نقل کیا ہے(۴)۔

اس بیاض ہے مولا نابدرالدین سر ہندی نے بھی حضرات القدس کی تالیف کے دوران استفادہ کیا تھا (۵)۔ابیامعلوم ہوتا ہے کہ بعد میں اس بیاض کی نقلیں اس سلسلے کے بعض

<sup>(</sup>۲) مكتوبات معصوميه ا/۱۲۰/ ۲۷۰

<sup>(</sup>۱) الينا٢/١١٠/١٩٠

<sup>(</sup>٣) الضاً ١٩٢-١٩١، ١٩٢

<sup>(</sup>٣) زبرة القامات ١١٨

<sup>(</sup>۵) حضرات القدس ۱۰۸/۲

حضرات نے حاصل کر لی تھیں مولف مقامات معصوی نے اس بیاض سے بکثر ت اقتباسات دیے ہیں، ای طرح روضة القیومیه (حدود ۱۲۲ه/۱۵۵ء) اور عمدة المقامات (۱۲۳۳ ه/۱۸۱۸ء) کے موقین نے بھی اس بیاض کے اقتباسات دیے ہیں جواس امر کا ثبوت ہے کہ یہ بیاض حضرات کے درمیان ۱۸۱۸ء تک موجود تھی (۱)۔

حسنات الحرمين

ہمیں حضرت خواجہ کے ملفوظات کے صرف دومجموعوں کاعلم ہے، اول حسنات الحرمین دوم مقامات احمد بيومنا قب حضرات المعصو ميه (تاليف مولانا محمدامين بدخش) لطف بيه كه بيدونوں مجموعے حرمين الشريقين ميں مرتب ہوئے تھے، يقيناً ملفوظ نوليي كا كام اس سے زیادہ اس سلسلے کے مرکز سر ہند میں آپ کے خلفاء نے کیا ہو گالیکن افسوس کہ اس مرکز کی تبابی اور انتشار کے باعث ایسے تمام ذخائر ضالع ہو گئے۔

حسنات الحرمین حضرت خواجہ محم معصوم قدس سرہ کے ان مکا شفات اور ملفوظات کا مجموعہ ہے جوآ غاز سفر حرمین الشریقین ، قیام حجاز اور ہندوستان کی طرف واپسی کے دوران

حضرت خواجه ۲۷۰ اھ/ ۱۹۵۷ء میں حرمین الشریفین کی طرف به نیت حج روانه ہوئے تو صاحبز ادگان، اعزہ اور بعض خلفاء نے بھی ہمر کا بی کا شرف حاصل کیا، آپ کے صاحبزادے مروح الشریعت محمد عبیدالله آپ کے فرمودات کوعین موقع پر ہی ''عربی فصیح'' میں قلم بند کرتے رہے اور سر ہند بہنچ کراس کی تھیل کر کے حضرت خواجہ کی خدمت میں پیش کیا،حضرت خواجہاں کے مطالعہ کے بعد روضۂ منورۂ حضرت مجدد الف ثانی قدس سرہ پر حاضر ہوئے کہ ان تحریرات کے بارے میں حضرت مجدد الف ٹانی کی مرضی معلوم کریں ، تو بہت ہی عنایات کا کشف ہوا اور عالم مکاشفہ میں بطور انعام جواہر اور پواقیت سے بھر ہے ہوئے" دوخوان 'ایک شخص جس کے سر پرجواہرات سے مرضع تاج تھالے کر حاضر ہوا،ای

<sup>(</sup>۱) بعض تاملات كيلئة و يكھئے جسنات الحرمين كامقدمه ۲۱-۲۲

مناسبت سے اس مجموعہ کا نام یواقیت الحرمین تجویز کیا گیا (۱)۔

حضرت خواجہ کے ایک مرید حافظ ابواسحاق نے اس کا مطالعہ کیا اور'' شوق'' کا اس قدر غلبہ ہوا کہ حضرت خواجہ سے نوکری ترک کرنے کی اجازت جابی ، تو حضرت خواجہ نے جواباً لکھا ہے:

نوشته بودند که ازخواندن رساله کیا قوتیه چنال شوق در دل غالب آمده که ترک نوشته بودند که ازخواندن رساله کیا قوتیه چنال شوق در دل غالب آمده که ترک نوکری و خانمال نموده ...... مکر ما! این شوق تعمتی ست عظمی مدار کار برشوق و محبت ست ..... مخدوما! چول جمع کثیر بشما وابسته اندوقرض برذ مه دارید دراستعجال ترک توقف و تامل در کارست .....(۲)

گویا رساله بواقیت الحرمین (رساله یا قوتیه) حضرت خواجه کے حین حیات حضرات میں رائج اور ذوق وشوق مصمطالعه کیاجا تا تھا۔

مخلصین کی ای خواہش کے پیش نظر اس رسالے کے جامع حضرت مروج الشریعت نے شخ محر شاکر (۳) بن ملا بدرالدین سر ہندی کو حکم دیا کہ اس کا فاری میں ترجمہ کریں چنانچے انہوں نے اس کا'' مشروح فاری'' میں ترجمہ کیا ترجمہ کا بیکام اے اس کا'' مشروح فاری'' میں ترجمہ کیا ترجمہ بھی ہوگیا، مترجم نے وضاحت کی مکمل ہوا، گویا حضرت خواجہ کے جین حیات اس کا ترجمہ بھی ہوگیا، مترجم نے وضاحت کی ہے کہ اگر چہ اس مجموعہ میں زیادہ تر حضرت مروج الشریعت کے بیان کردہ مکاشفات ہیں لیکن چندا کی بیانات دیگر صاحبز ادوں کے بھی اس میں شامل ہیں جن کے نام ان مواقع پر لیکن چندا کی بیانات دیگر صاحبز ادوں کے بھی اس میں شامل ہیں جن کے نام ان مواقع پر لیکھ دیے گئے ہیں (۲۰)۔

<sup>(</sup>۱) حنات الحرمين، خاتمه نيز روضة القيوميه ٢/١١١-١١١ مين بيه حكايت مفصل طور پربيان مولَى ہے۔ •

<sup>(</sup>٢) كتوبات معصوميه ١٩١/١١٩/٣

<sup>(</sup>۳) ملامحمہ شاکر، صاحب حضرات القدى ملا بدرالدين سر ہندى كے فرزند تنے ان كے حالات تذكرول ميں نہيں ملتے وہ سفر حج ميں حضرات كے ہمركاب تنے، انہوں نے لکھا ہے كہ كمنى ہے، كاس خاندان كيماتھ اخلاص ومحبت كے مراسم تنے۔ روضة القيوميہ ميں ہے كہ ملامحمہ شاكر حضرت خواجہ كے خليفہ اور صاحب فنا و بقاتنے (۲۳۵/۲) ملا بدرالدين سر ہندى كے صاحبز ادگان اور ان كے ملى سر مائے كى تفصيل كے لئے د كھيے حسنات الحرمين پر ہمارامقدمہ بدرالدين سر ہندى كے صاحبز ادگان اور ان كے ملى سر مائے كى تفصيل كے لئے د كھيے حسنات الحرمين پر ہمارامقدمہ عمارى

حنات الحرمین سال ترتیب ۱۰۲۷-۱۰۹۰ هے/ ۱۲۵۷-۱۲۵۸ء سے لے کر آج تک بہت ہی مقبول اور اس حلقے میں متداول ہے، اس رسالے کے جامع حضرت مروج الشریعت اپنے ایک مکتوب میں اس رسالے کی مقبولیت اور حضرت مجد دالف ثانی قدس سرہ نے عالم مکاشفہ میں اس کے بارے میں جس رائے کا اظہار فر مایا تھا ان الفاظ میں خود آگاہ کرتے ہیں:

درشب جمعه بزیارت حضرت پیردشگیر رفته بودیم توجهی در باب رسالهٔ حسنات الحرمین که چیز های عجیب درال مندرج شده است داشتیم که آیا این جمه اسرار و معاملات که مرقوم گشته است صحت دارد واظهار آل مرضی است یا نه؟ حضرت مجدد الف ثانی ظاهر شده آل قدر الطاف و عنایات نمودند که تا حال به این خصوصیت کم نمودار شده باشند هر وقت در کنار گرفتند و بوسه می دادند و از کمال شفقت گردمن می کشتند، راوی گویداین جمه اشاره است به صحت آل حالات و رضایه اظهار آل ......(۱)

حنات الحرمین کی مقبولیت کا بید عالم تھا کہ اس کی تبییض سے پہلے ہی اس کے اقتباسات لئے جانے لگے تھے سلسلہ مجددیہ کے ایک عظیم محقق وسوائح نگار مولانا محمد امین بخشی (۲) جو اس رسالے کی تحریر کے زمانے (۲۸ اھ/ ۱۹۵۸ء) میں حرمین الشریفین میں موجود تھے آئہیں جب حضرات سر ہند کی حرمین میں حاضری کاعلم ہواتو کشال کشال ان کی خدمت میں حاضر دیگر حضرات کی خدمت میں حاضر دیگر حضرات مرہند کے حالات پر ایک مستقل کتاب کھی اور پھر خود ہی اس کا فاری میں ترجمہ بھی کیا، انہوں نے اپنی ضحیم کتاب نتائج الحرمین میں حسنات الحرمین سے بکشرت اقتباسات دیے انہوں نے اپنی ضحیم کتاب نتائج الحرمین میں حسنات الحرمین ہے بکشرت اقتباسات دیے ہیں گویا حسنات سے استفادہ کا اولین شرف مولانا محمد امین بخشی کو حاصل ہوا۔
مولانا بذشی کے بعد سلسلۂ مجددیہ کے ایک اور نا مورسوائح نگار شیخ مجدم ادنگ کشمیری

<sup>(</sup>١) خزينة المعارف ١٥٦/١٥١-١٥٢

<sup>(</sup>٢) رك" حيات حضرت خواجه كے مآخذ"مقدمه بذا

(ف1711ھ/121ء) نے اپنی تالیف حسنات المقر بین(۱) (۱۲۴۰ھ/121ء) میں حسنات الحرمین کے نصف حصے کوفل کر کے محفوظ کرلیا۔

ای طرح مولف مقامات معصومی نے حسنات میں سے سترہ یواقیت کو اس کتاب کی زینت بنایا، روضہ القیومیہ کے مولف نے حسنات الحرمین سے بکٹرت اقتباسات دیے ہیں اور کئی اہم مقامات پراس کے براہ راست عربی متن سے استفادہ کرنے کا بھی دعوٰی کیا ہے (۲)۔

شاہ رؤف احمدرافت مجددی (ف ۱۲۳۹ھ/۱۲۳۹ء) نے بھی اپنی بعض تالیفات میں اس سے استفادہ کیا ہے۔

حنات الحرمین کے عربی متن کے کسی نسخے کے وجود کا ہمیں تا حال علم نہیں ہے اس کا ندکورہ فاری متن تحقیق وتعلیق اور اردو ترجے سمیت مرتب کتاب حاضر نے شائع کروایا تھا (۳)

مقامات احمديه ومناقب حضرات المعصوميه

یے کتاب دراصل حضرت خواجہ کے ان مکاشفات، کرامات اور ملفوظات پر مشمل ہے جو حضرت خواجہ کے قیام حرمین الشریفین کے دوران قلم بند کئے گئے، اس کتاب کے مولف مولا نامجرامین بذشی ہیں، چونکہ اس کتاب میں حضرت خواجہ کے ملفوظات ضمناً درج ہیں اور اس کی حیثیت ایک تذکر ہے گی ہے اس لئے اس مقدے میں متعلقہ مقام پر اس کی تفصیلات بیان کی گئی ہیں (۴)۔

ملک شیرمحمد اعوان مرحوم (آف کالا باغ ضلع میانوالی) کے کتب خانہ میں حضرت خواجہ کا ایک غیرمطبوعہ رسالہ موجود ہے، ملک صاحب کی وفات کے بعد متعدد مرتبہ اس سے استفادہ کرنے کی کوشش کی لیکن کا میا بی نہ ہوسکی۔

<sup>(</sup>۱) رك مقدمه بذا" حيات حفزت خواجه كے مآخذ" (۲) روضه ۲/۱۱۱

<sup>(</sup>٣) كمتبه مراجيه، خانقاه احمد بيسعيديه موي زئي شلع دُيره اساعيل خان ١٩٨١ء

<sup>(</sup>٣) رك مقدمه كاضر" حيات حفرت خواجه كے مآخذ"

## حیات حضرت خواجہ کے ماخذ

حضرت خواجہ محم معصوم قدس مرہ کے احوال پراب تک بہت کچھلکھا گیا ہے، ان لکھنے والوں میں معاصرین، قریب العہداور متاخرین بھی شامل ہیں، نہایت اختصار کے ساتھان آخذ کا تجزید کیا جا رہا ہے تا کہ ان کی روشنی میں کتاب حاضر یعنی مقامات معصومی کے مندرجات کی اہمیت وحیثیت متعین کی جاسکے، یہ جائزہ سنین (۱) تصنیف کے اعتبار سے ملاحظ فرمائے۔

مكتوبات امام رباني

یے حضرت خواجہ محم معصوم قدس سرہ کے والدگرامی حضرت امام ربانی مجد دالف افلی رحمتہ اللہ علیہ کے مکتوبات کا مجموعہ ہے اس کی تین جلدیں جو ۱۰۲۵ھ، ۱۹۲۱ء اور ۱۳۰۱ھ اور ۱۳۰۱ھ/۱۹۱۱ء میں مدون ہوکر حضرت مجد دالف افلی کے حین حیات ہی اہل علم وعرفان میں مروج ہوگئی تھیں ، مکتوبات کی تینوں جلدوں میں حضرت خواجہ محم معصوم کے نام مکا تیب موجود ہیں (۲)۔ جن میں حضرت خواجہ کے باطنی احوال ، عروج اور دیگر امور بیان کئے گئے ہیں ، گویا حضرت خواجہ کے احوال کا اولین ماخذ یہی مکتوبات ہیں۔ امور بیان کئے گئے ہیں ، گویا حضرت خواجہ کے احوال کا اولین ماخذ یہی مکتوبات ہیں۔ مقامات معصوم کے تعلیقات میں ان مکا تیب گرامی سے استفادہ کیا گیا ہے۔ وصال احمد کی

وصال احمدی ملا بدرالدین سر ہندی صاحب حضرات القدس کا رسالہ ہے جو حضرت امام ربانی مجددالف ثانی قدس سرہ کے ایا م خلوت، مرض اور وصال کی روداد پر مشمل ہے اس خلوت مبارک کا آغاز شعبان ۱۰۳۳ اھ/مئی ۱۲۲۳ء کو ہوااور آپ کے وصال ۲۸ صفر اس ۱۲۳ مفر ۲۸ نومبر ۱۲۲۴ء یعنی سات ماہ تک رہی۔

<sup>(</sup>۱) ان میں چند کتب ایسی بھی ہیں جن کے مولف ایک ہی ہیں لیکن وہ مختلف سنین میں تالیف ہو ئیں اس کے باوجود انہیں تر تیب زمانی کاخیال کئے بغیر بیمجا کردیا ہے۔

اس خلوت میں صاحبزادگان اور چندمخصوص اصحاب کے سواکسی کو باریاب ہونے کی اجازت نہیں تھی، وصال احمدی پہلا ماخذ ہے جس میں حضرت محم معصوم اور حضرت خواجہ محرسعید قدس اسرار ہما کی بیان کردہ روایات درج ہوئی ہیں مولف وضاحت کرتے ہیں: كمترين خاكساران آستانه اولياء ..... فقير بدرالدين بن شيخ ابراميم النقشبندي الاحدى مشتهر بالسهرندي موطنأ مي نمايد كه بعضى اعزه اصحاب ايثال ازحقير درخواست کردند که کلمه چند در بیان بعضی خوارق و کرامات حضرت قطب الا قطاب ..... مجد دالملة محدث الامة ..... الشيخ احمد الفاروقي قدس الله سجانه سره الاقدس كقبيل وصال بيش ازارتحال ازقبيل بارتحال خودتعين سال وايام انتقال خود و ما يقار نه از آل حضرت بظهور رسيده اند در قيد تحرير آرد و كراماتي كه بعد وصال ايثال ظاهر گشة بنويسد .....واي رساله راوصال احمدي نام نهاد .....(۱) وصال احمدی اینی معلومات کے اعتبار سے منفرد ہے صاحب زبدۃ المقامات نے لکھا ہے کہ انہوں نے حضرت مجدد الف ٹائی کے سلسلے میں مذکورہ سات ماہ کے واقعات ای رسالے سے لئے ہیں کیونکہ وہ ان ایام میں حضرت مجدد سے اجازت لے کرا پے مسکن دکن

دری اثناء این بیچاره را بسبب هرج و مرج سلاطین که درصوبه دکن بظهور پیوسته بود بران آمد که اطفال را گرفته به تحت اقدام همایون برسد نا چار دخصت فرمودند ...... اواخر ماه رجب سنه بزاروی و سه بعد که بنده مرخص گشت از ان ایام تا زمان انتقال حضرت ایثان که مدت هفت ماه باشد شخ بدرالدین سر مندی از مقبولان حضرت ایثان بتائید و تقریر حضرات مخدوم زاده های عالی شان سلمهم الله سواخ این شهور سبعه را رقم نموده از آن جاقضیه ایام ارتخال وقبل و بعد آن بسبیل التقاط و انتخاب منقول می گردد .....(۲)

<sup>(</sup>٢) زيرة القامات ٢٨٥-٢٨٨

<sup>(</sup>۱) وصال احمدي ٢-١٠

جناب ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کوخواجہ تھی کے مندرجہ بالا اقتباس سے غلط بھی ہوئی ہے، موصوف یہ سمجھے ہیں کہ اس بیان میں'' مدت ہفت ماہ'' اور'' سوائح ایں شہور سبعہ'' سے مراد ملا بدرالدین سر ہندی کی حضرات القدس ہے''فر ماتے ہیں:

''زبرة المقامات (فصل نهم) میں ہے کہ میں نے حضرت مجدد کے آخری ایام
کے حالات حضرت بدرالدین سر ہندی کی کتاب سے لئے ہیں (ملخضا)
حضرت بدرالدین کی یہ کتاب ۱۰۵۰ھ کے بعد تک کھی جاتی رہی کیوں کہ
انہوں نے اس میں شخ حمید بنگالی کے انتقال کا بہی سال لکھا ہے(۱)''
دراصل ڈاکٹر صاحب محولہ مقالے میں خواجہ شمی کے سنین عمر سے بحث کرتے ہوئے
وراصل ڈاکٹر صاحب محولہ مقالے میں خواجہ شمی کے سنین عمر سے بحث کرتے ہوئے
سیال تے مراد حضرات القدی ہے اور زبدۃ المقامات کے اس اقتباس پڑی تو سمجھ لیا کہ
یہاں سے مراد حضرات القدی ہے اور زبدۃ المقامات میں اس سے استفادہ کرنے کا
مطلب یہ ہے کہ خواجہ شمی حضرات القدیں کے سال تحریر ۱۵۰۰ھ میں فوت ہو چکے
مطلب یہ ہے کہ خواجہ شمی حضرات القدیں کے سال تحریر ۱۵۰۰ھ میں فوت ہو چکے

حقیقت بیہ کے مطابدرالدین سرہندی حضرات القدس کی تالیف سے پہلے ۱۰۳ ھ میں ہی اپنارسالہ وصال احمدی مکمل کر چکے تھے حضرات القدس میں خود لکھتے ہیں: بعضی احوال واقوال وکرامات کہ قبل ارتحال و بعد آں بوقوع آمدہ در رسالہ ُجدا مسمیٰ بہوصال احمدی نوشتہ ام فارجع الیھا (۳)

خواجہ سمی نے زبدۃ المقامات میں مزید دومقامات پروصال احمدی کو''رسالہ احوال وفات الشاں'' لکھ کراس امر کاقطعی فیصلہ کردیا ہے کہ منقولہ بالا اقتباس میں''سوانے ایں شہور سبعہ'' سے مرادیبی رسالہ وصال احمدی ہے:

<sup>(</sup>۱) غلام مصطفیٰ خان: خواجه محمد ہاشم شمی ،مقاله شامل ارمغان فاروقی ۱۸۳ حاشیه

<sup>(</sup>r) رك مقدمه بذا" زبدة التقامات"

<sup>(</sup>۳) حضرات ۲ /۱۱ وصال احمدی کامتن مولا نااعز از الدین احمد رام پوری کے اردور جے کے ساتھ کئی بارطبع ہو چکاہے۔

دیگرازان خوارق آن ست که جامع رساله احوال وفات ایثان مولانا بدرالدین سر مندی نوشته که .....(۱) مولانا بدرالدین ندکور در آن رساله که بورنوشته که بعد از انتقال آنخضرت من جم درواقعه ایثان را دیدم .....(۲)

## زبدة المقامات

زبدة القامات كے مولف خواجہ محمد ہاشك محمد دالف ثانی كے خليفہ اور سفر و ميں حضرت مجد دالف ثانی كے دفيق تھے انہوں نے يہ كتاب صاجبز ادگان حضرت مجد د حضر ميں حضرت مجد دالف ثانی ، آپ كے مرشد گرا می حضرت خواجه محمد باتی بالله قدس سره ، آپ كے قر زندان اور خلفاء كے احوال برگھی (۳) يہ پہلی كتاب ہے جس ميں مستقل عنوان سے حضرت خواجه محمد معصوم كے حالات و معارف آپ كے مين حيات كھے گئے مولف نے جا بجا حضرت خواجه كی بیان كرده روایات درج كی بیں انہیں حضرت خواجه سے خصوصی لگاؤ ، قا حضرت خواجه معصوم ان پر نظر عنایت فرماتے اور انہیں اس خانوادے كے افكار كا فقا حضرت خواجه محمد مواجه كي بياض خاصہ ہوئے استفاده كرتے ہوئے كھتے ہیں : محرم ، جانتے تھے ، حضرت خواجه كی بیاض خاصہ خود تسوید فرموده چوں بایں بندہ نظر بعضی را از انہا (معارف) در بیاضۂ خاصہ خود تسوید فرموده چوں بایں بندہ نظر و منایت داخر می دانستند با كثر آنہا اطلاع ، خثید ہ بودند و بقل بعضی اجازت و منایت و منایت دور می دانستند با کثر آنہا اطلاع ، خثید ہ بودند و بقل بعضی اجازت و منایت دور می دانستند با کثر آنہا اطلاع ، خثید ہ بودند و بقل بعضی اجازت و منایت دور میں دانستند با کثر آنہا اطلاع ، خثید ہ بودند و بقل بعضی اجازت و منایت دور میں دانستند با کثر آنہا اطلاع ، خشید ہ بودند و بقل بعضی اجازت و منایت دور میں دانستند با کثر آنہا اطلاع ، خشید ہ بودند و بقل بعضی اجازت و منایت دور میں دانستند با کشر آنہا اطلاع ، خشید ہ بودند و بقال بعضی اجازت و منایت دور میں دانستند با کشر آنہا اطلاع ، خشید ہ بودند و بقال بعضی اجازت و منایت کے دور میں دانست کر انستند با کشر آنہا اطلاع ، خشید ہ بودند و بقال بعضی اجازت کے دور میں دور ہوں باین بیت کے دور ہوں باین بیت کی دور ہوں باین بیت کا بھورت کے دور ہوں باین بیت کی دور ہوں باین بیت کی دور ہوں باین بیت کر انستند با کشر آنہا میں میں دور ہوں باین بیت کی دور ہوں باین بودند و بیت کر انستند بایک کر آنہا کی دور ہوں بیا کے دور ہوں باین بیت کر دور ہوں باین بیت کی دور ہوں باین بیت کر دور ہوں بیت کر دور ہوں بیت کر دور ہوں باین کر دور ہوں بیت کر دور ہوں بیت کر دور ہوں بیت کر دور ہوں ہور

مولف زبرة المقامات حضرت ميرمحمد نعمان بدخش (خليفه اول حضرت مجد دالف ثانی)

ڪ داماد اور تربيت يافته تحے مولف کی زوجه محتر مه يعنی ميرمحمد نعمان بدخش کی صاحبزادی
محضرت خواجه باتی بالله کی تربيت يافته تحييں (۵) مولف حضرت ميرمحمد نعمان بدخش کے حکم پر
ای ۱۹۲۱ه میں حضرت مجد دالف ثانی کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے (۲)۔
زبدة المقامات میں مولف نے ابنا یورانام یول کھا ہے:

باير راقم محد الهاشم بن محمد القاسم النبغاني البدخشاني (٤)

| (۷) ایضاً ۱۳۰ | (٣) زيرة ٣ | (r) ایشاً ۹۸ | (۱) زیرة۲۹۳  |
|---------------|------------|--------------|--------------|
|               | (١) الينام | (۵) ايضاً ١٩ | (٣) ايضاً ١٨ |

مولف کے نام میں ان کی نسبت ''نبغانی ''یقینا سہو کتابت ہے بینسبت دراصل ان کے شخ اول حضرت میر محمد نعمان بدخش کے نام کی مناسبت سے نعمانی ہونی چاہئے۔ کتب انساب میں ''نبغانی'' کوئی نسبت درج نہیں ہے، مولف نے کئی مقامات پر میر محمد نعمان بدخشی کو میں ''نبغانی'' کوئی نسبت درج نہیں ہے، مولف کو حضرت مجد دالف ثانی وصاحبز ادگان کی بارگاہ میں ''سیدی و مرشدی'' لکھا ہے (۱) مولف کو حضرت مجد دالف ثانی وصاحبز ادگان کی بارگاہ میں کامل اعتماد کا درجہ حاصل تھا، مولف اس سلسلے کی بہت سی روایات کے خود امین تھے۔

مولف دوسال تک مسلسل سفر وحضر میں حضرت مجدد کی خدمت میں حاضر ہے اوراس حاضری کے تمام تر'' فوائد'' کواس کتاب کا جزینایا (۲) حضرت مجدد کے آخری اسفار میں بھی ہمر کاب تھے (۳) حضرت مجدد کے آخری ایام خلوت میں صاجر ادگان کے ساتھ جن مخصوص اصحاب کو حاضری کی اجازت تھی ان میں مولف بھی شامل تھے (۴) ۔ حضرت خواجہ محمد معصوم خواجہ محمد مشمی پر'' نظر عنایت'' فرماتے اور اس خانوادے کا'' محرم'' جانے تھے (۵) مولف کے پاس حضرت خواجہ عبیداللہ بن حضرت خواجہ باقی باللہ کے بہت سے خطوط تھے (۲) ان کے علاوہ مولف کے پاس حضرت مجدد کے وہ چھوٹے چھوٹے رقعات خطوط تھے (۲) ان کے علاوہ مولف کے پاس حضرت مجدد کے وہ چھوٹے جھوٹے رقعات بھی تھے جو مکتوبات میں شامل نہیں ہیں لیکن مولف نے انہیں زیدۃ المقامات میں محفوظ کر لیا ہے رہے )۔

سیکن مولف آپنے مسکن برہانپور میں بیٹے اس میں اضافات کرتے رہے، مثلاً مولانا محمصالح کولا بی کاسال وصال ۱۰۳۸ ہے درج کیا ہے(۹)،اس طرح خواجہ حسام الدین احمد کے حالات لکھتے ہوئے بتایا ہے کہ اس وقت سنہ ۱۰۳۰ھ ہے اور ان کی عمر ساٹھ سال ہو چکی ہے(۱۰)۔ اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ مولف ۲۰۰۰ھ/ ۱۲۳۰ء تک اس

|           | (٣) الصناوه     | (٢) اليناس   | (۱) زبرة ۱۵۳ |
|-----------|-----------------|--------------|--------------|
| (٤) الينا | (۲) الفياه      | (۵) الضاً ۱۸ | (٣) الصنام   |
|           | (١٠) الفِياً ٨٨ | (٩) اليشاً   | (٨) الضا ٩٩١ |

كتاب مين اضافه كرتے رہے۔

اس سے اگلے ہی سال خواجہ محمد ہاشم مشمی کا ۱۹۳۱ء میں وصال ہوگیاان کے دومعاصرین نے ان کا بہی سال وفات لکھا ہے، ان میں ایک تو حضرت مجد دالف ٹانی کے معتقد خاص خواجہ محمد صادق کشمیری ہیں (۱) دوسرے ان کے ہم وطن اور ان کے شنخ اول شنخ میرمجد نعمان بدخشی کے بیٹے میرعبد الفتاح ہیں (۲)۔

مولوی اختر محمہ خان رام پوری نے بغیر کسی حوالے کے خواجہ کشمی کا سال وفات رجب مولوی اختر محمہ خان رام پوری نے بغیر کسی حوالے کے خواجہ کشمی کا سال وفات رجب ہوں اور کسی نہیں کر سکے نہ ان کے پیش نظر کوئی عصری شہادت تھی ،خواجہ کشمی کے مزار پر جو کتبہ ہے اس پریہی سال وفات درج ہے ، جو نہ کورہ دونوں معاصر ما خذکی موجودگی میں کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔

اس سلسلے میں ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب نے زبدۃ المقامات میں سے خواجہ حسام الدین احمد کے حالات میں سے شہادت کے طور پر ایک اقتباس دیا ہے کہ اس وقت سم ۱۰ اصبے اوران کی عمر ساٹھ سال ہو چکی ہے ان کا سابید دوستان حضرت خواجہ باتی بالله برباتی رہے (م)۔

بہ لین حقیقت حال اس کے بالکل خلاف ہے زبدۃ المقامات کے مذکورہ اقتباس میں چہل کے بعد" سے کا مندسہ سرے سے موجود ہی نہیں ہے:

امروز کہ مال ہزاروچہل ہجریت وعمر شریف ایٹاں بہ شصت داند.....(۵) یقیناً بیا قتباس نقل کرتے ہوئے ڈاکٹر صاحب سے مہواً چہل کے بعد" سہ" کا ہندسہ • کھا گیااور انہوں نے اس سے بینتیجہ اخذ کرلیا کہ زبدۃ المقامات کا سلسلۂ تحریر ۳۳ ما ھتک جاری رہا۔

<sup>(</sup>۱) طبقات شاجهانی، قلمی نسخدانڈیا آفس لائبریری، مطبوعه ۱۱/۹

<sup>(</sup>۲) مفتاح العارفین ، قلمی نویر ذخیره شیرانی ، ورق (میرعبدالفتاح کے حالات کے لئے دیکھیے مقدمہ ہذا (فصل حاضر) میں '' مفتاح العارفین'') (۳) جواہر ہاشمیہ ۴۵

<sup>(</sup>٧) خواجه محمد باشم كشمى ، مقاله شامل ارمغان فاروقي ١٨٥ (٥) زبدة ٢٩

لطف یہ ہے کہ ڈاکٹر صاحب ۱۰۴۳ ہوا ہے اقتباس میں خواجہ شمی کا دعائیہ جملہ
'' کہ خداان کا سابہ تا دیر قائم رکھے' نقل کرنے کے چند صفحات بعد ہی خواجہ حسام الدین احمد کے وصال ۱۰۴۳ ہو پر خواجہ شمی کے دیوان سے خواجہ شمی کا تصنیف شدہ قطعہ سال وصال ۱۰۴۳ ہے کی کہ خواجہ شمی یقینا ۱۰۴۳ ہے کہ زندہ تھے(۱)۔

اول تو ڈاکٹر صاحب نے خواجہ شمی کے دیوان کے کسی قلمی نیخ کا حوالہ نہیں دیا کہ
انہوں نے یہ قطعہ کاریخ کہاں سے نقل کیا ہے بلکہ حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے یہ قطعہ بغیر
حوالے کے جواہر ہاشمیہ میں سے نقل کر لیا ہے (۲) کالانکہ دیوان خواجہ کشمی کے جتنے قلمی
نیخ ہماری نظر سے گزرے ہیں ان میں سرے سے یہ قطعہ موجود ہی نہیں ہے (۳)۔
خواجہ شمی کے سال وفات کے سلسلے میں دومعاصرین کے بیانات (۱۴۰۱ھ) سامنے
قواجہ شمی کے سال وفات کے سلسلے میں دومعاصرین کے بیانات (۱۴۰۱ھ) سامنے
آ جانے اور ان کے دیوان کے نظی شخوں میں اس قطعے کی عدم موجود گی اس کے الحاقی ہونے
کی نشاند ہی کرتی ہے۔

۔ بحث کا حاصل میہ ہے کہ تیسری عصری شہادت کے سامنے آنے تک خواجہ شمی کا سال وفات اسم ا ھی سیجے تصور کیا جانا جا ہے (سم)۔

حضرات القدس

یہ ملا بدرالدین سرہندی کی تالیف ہے۔جس میں سلسلۂ نقشبندیہ کے مشائخ کے حالات درج کئے گئے ہیں پہلی جلد میں امیر المومنین سیدنا حضرت ابو بکرصدیق رضی الله عنه حالات درج کئے گئے ہیں پہلی جلد میں امیر المومنین سیدنا حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنه سے لے کر حضرت خواجہ باقی بالله قدس سرہ کے مشائخ سلسلہ کے احوال اختصار کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) مقاله ذكوره ۱۹۰ (۲) جوابر باشميه ۲۳

<sup>(</sup>٣) ويوانِ خواجه محمى خطى نسخ انڈيا آفس مسلم يو نيور شي مليگز ھاور لا ہورميوزيم ميں موجود ہيں۔

<sup>(</sup>س) خواج تشمی کنی اہم کتابوں کے مولف تھے احوال و آثار کی تفصیل کے لئے خواجہ کی طرق الوصول اور زبدۃ المقامات پراحقر کے مقدے ملاحظہ کریں۔خواجہ تھی نے رشحات پر تکملہ نسمات القدس کے نام سے لکھا ہے اس میں اسم اللہ کو صال روال کے طور پر بتایا ہے (ورق ۱۲۳) جس سے مترشح ہوتا ہے کہ مولف آخری سانس تک تصنیف و تالیف ومصروف رہے۔

تحریر کئے ہیں، دوسری جلد میں حضرت مجد دالف ثانی، آپ کے فرزندان گرامی اور خلفائے کرام کا تذکرہ ہے۔

ملابدرالدین سر ہندی، امیر الموضین سیدنا ابو بکر صدیق رضی الله تعالیٰ عند کی اولا دمیں سے تھے ان کے والدی ابراہیم مخزنی سر ہندی (ف ۱۰۲۱ه/ ۱۹۱۲ء) اپ عبد کے محدث، مفسر اور متصوف تھے(۱) ملا بدرالدین کا سال ولا دت حضرات القدس کی اندرونی شواہد کی بناء پر حدود ۲۰۰۱ه/ ۱۹۹۳ء متعین کیا جا سکتا ہے(۲) پندرہ سال کی عمر میں حضرت مجد دالف ثانی سے مسلک ہوئے (۳) اور سر ہسال خدمت گرامی میں رہ (۳) ابتدا والدگرامی سے تحصیل کی (۵) (پھر مدر سے مجدد سیسر ہند میں حضرت مجد دالف ثانی کے صاحبر ادے خواجہ محمد صادق (ف ۲۰۱۵/ ۱۹۲۱ء) اور پھر حضرت مجدد الف ثانی سے مروجہ کتب پڑھیں (۲)۔

ملا بدرالدین ای مدرسه مجددیه میں تدریس کے فرائف بھی انجام دیتے رہے خانوادہ مجددیہ اور حوزہ مجددیہ کے بہت سے افراد نے ان سے تحصیل علم کا اعتراف کیا ہے، کہ دارہ کے الا ایک اعتراف کیا ہے، کہ دارہ کے الا ایک داراشکوہ نے جب کہ وہ ایک صوفی مشرب شنرادہ تھا اور کتب تصوف سے ابھی بیزار نہیں ہوا تھا، ملا بدرالدین کو بعض کتب صوفیہ کا عربی سے فاری میں ترجمہ کرنے کا تھم دیا تھا، چنانچہ آپ اس کام میں عرصہ تک مصروف رہے (ے)۔

ملا بدرالدین سر ہندی کا سال وفات معلوم نہیں ہے لیکن حضرات القدس کی اندرونی شہادتوں ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ ۱۹۳ ای ۱۹۳ ء تک اس میں اضافہ کرتے رہے تہ کورہ سنہ کے بعد اور ۱۹۸ ای ۱۹۵ ء میں آپ دیگر اہم افراد حضرات سر ہند کے ہمراہ حرمین الشریفین کے سفر میں ان کے شریک سفر نہیں تھے (۸)۔

<sup>(</sup>۱) بدرالدین سر مندی: سنوات الاتقیاء، قلمی، ورق ۲۱ سب-۲۲ سا-۱

<sup>(</sup>٢) بدرالدین سربندی: حضرات القدس ۲۸۱٬۱۵۷/۳ (۳) ایناً:۲/۲۸۳

<sup>(</sup>٣) الصناء ١٥٤ التقياء: ٢٦٣- ا

<sup>(</sup>١) حفزات القدى ١٩٠٢٢٢/٢ (١) ايناً ١٥٩/٢١ (٨) حنات الحرمن، مقدم ١٠٠١١

حضرات القدس كےعلاوہ مولف كى حسب ذيل ويگر تاليفات كا بھى تذكرہ ملتا ہے:
سير احمدى، وصال احمدى، سنوات الاتقياء، مجمع الاولياء، كرامات اولالياء، فارى
ترجمه فتوح الغيب، روائح، مقامات غوث الثقلين (ترجمه بہجة الاسرار) روضة
النواظر، عرائس البيان (تفيير مولفه شيخ روز بہان بقلى كا فارسى ترجمه) معراج
المومنين (شرح خلاصة كيدانى)

حضرات القدس کی دوسری جلد حضرت امام ربانی مجددالف ٹانی قدس سرہ آپ کے صاحبزادگان اور خلفاء کے احوال کے لئے مخص ہے، زبدۃ المقامات کے بعد حضرت خواجہ محمصوم کے حالات و تعلیمات سب سے زیادہ اس میں درج ہوئے ہیں جو حضرت خواجہ کے حین حیات لکھے گئے ہیں معلوم ہوتا ہے کہ مکتوبات معصومیہ کی جلد اول (مرتبہ ۱۰۲۳ھ) مولف کے بیش معلوم ہوتا ہے کہ مکتوبات معصومیہ کی جلد اول (مرتبہ ۱۰۲۳ھ) مولف کے پیش نظرت کی جس میں سے انہوں نے آپ کے بعض مکا تیب نقل کئے ہیں (۱)۔ اس کے علاوہ حضرت مجدد الف ٹانی سے متعلق بہت می روایات مولف نے حضرت خواجہ محموم کی زبانی درج کی ہیں گویا حضرت خواجہ حضرات القدس کے راویوں میں سے ایک ہیں۔

حضرات القدس کاسال تکمیل مذکورنہیں ہے۔ اس کی تالیف کا آغاز ۹ سو، اھ/ ۱۹۲۹ء کو ہوار ۲) اور پھر مولف اس میں تضیح و اضافات کرتے رہے، اس میں حضرت شیخ محمہ طاہر لا ہوری کا سال وصال ۴ س ۱۹ ھ درج ہے (س)۔ مولف نے حضرت خواجہ حسام الدین احمہ (ف سسم ۱۰ ھ) کے احوال میں لکھا ہے کہ ان کے حالات پر حضرت خواجہ باقی بالله قدس سرہ کے صاحبز ادے خواجہ عبید الله نے ایک علیحدہ کتاب لکھی ہے (س)، یہ کتاب دراصل کے صاحبز ادے خواجہ عبید الله نے ایک علیحدہ کتاب لکھی ہے (س)، یہ کتاب دراصل زاد المعاد ہے جو ۲ س ۱ ھ کو تالیف ہوئی تھی (۵)۔ ای طرح مولف نے میر محمد نعمان بدخشی زاد المعاد ہے جو ۲ س ۱ ھ کو تالیف ہوئی تھی (۵)۔ ای طرح مولف نے میر محمد نعمان بدخشی

<sup>(</sup>۱) حضرات القدى ۲/۱۳۲۳ - ۲۹۰ (۱) ايضاً ۱۵۸/۲

<sup>(</sup>٣) اليناء/٢١ اليناء/ ٣)

<sup>(</sup>۵) زادالمعادراقم احقرنے ایدے کی ہے جوان شاءالله مقامات معصوی کی اشاعت کے بعد طبع ہوگی۔

كے نام كے ساتھ" قدى سرہ "كھا ہے(۱) جومرحومين كے لئے لكھا جاتا ہے مير بدختى كا وصال ۵۸ ۱۰۵۰ حکوموا گویا مولف اس کتاب میں ان سنین میں اضافات کرنے میں مصروف تصے بلکہاں کے بعد بھی انہوں نے اس میں اضافے کئے اس میں مکتوبات خواجہ محرسعید (۲) اور مکتوبات خواجہ محممعصوم کے اقتباسات ملتے ہیں (۳)۔ مکتوبات سعید یہ کا سال ترتیب واضح نہیں ہے لیکن ایک مکتوب میں خواجہ محمر سعید نے اور نگزیب کواینے سفر حرمین کی اطلاع دی ہے۔اور دوسرے میں داراشکوہ کی گرفتاری اوراورنگزیب کی کامیابی برمبار کباد بھی پیش کی ہے جو ۲۷۱،۱۰۲۸ اھے واقعات ہیں۔ای طرح مکتوبات معصومیہ کے اقتباسات سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کی جلد اول مولف کے پیش نظرتھی یہ پہلی جلدمسلمہ طور پر ۱۳۰ اھ کو مرتب ہوکر عام ہو چکی تھی (م)۔ گویا مولف حضرات القدی ۱۳۰ اھ اور پھراس کے بعد ۲۸ و اه تک اس میں اضافات کرتے رہے گویا موصوف ندکورہ سنہ تک چھیا سٹھ سال کے ہو چکے تھے اور بیطبعی عمر ہے جس میں تصنیف و تالیف کا کام ہمارے علماء بآسانی کرتے رہے ہیں،البتہ معمر ہونے کے باعث مولف حضرات سر ہند کے ہمراہ سفرحر مین الشریفین میں ان كے ساتھ نہيں جاسكے ليكن ان كے صاحبز ادگان ان كے ہمراہ گئے تھے(۵)۔

مجمع الأولياء

یہ بھی شخ بدرالدین سرہندی کی تالیف ہے جوصوفیہ کرام کے متداول ومعروف سلاسل کا ایک عمومی تذکرہ ہے۔ مولف کا تعلق سلسلہ نقشبندیہ سے تھا اس لئے اس سلسلے کے مشاک کے حالات قدر سے تفصیل سے لکھے ہیں کتاب کی تالیف کے دوران حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی کے دونوں صاحبز ادگان حضرت خواجہ محرسعیداور حضرت خواجہ محمعصوم بقید حیات

<sup>(</sup>۱) حفزات القدى ۱/ ۲۹۹ (۲) ايضاً ۱/۳۹ (۳) ايضاً ا/۳۲۰-۲۹۰

<sup>(</sup>س) تفصيل كے لئے و كھے مقدمہ بذا" تاليفات خواجہ محمعوم"

<sup>(</sup>۵) حسنات الحرمین مقدمه ۱۰-۱۱ بم نے مولف حضرات القدس پرایک مفصل مقالد کھاہے جودانش نامہ جہان اسلام وایران (تبران) میں شامل ہے۔

اور مصروف کار تھے اور ان اصحاب کاسلسلۂ وعوت وارشاد پورے عروج پر تھا اس لئے ان
کا تذکرہ خصوصیت سے کیا گیا ہے اس میں تقریباً ایک ہزار پانچ سوصوفیہ کے حالات درج
کئے گئے ہیں ۴۴ م ۱۰ ھوکھمل ہوا(۱) یہ کتاب انہوں نے سر ہند کے کروڑی کی استدعا پر
تالیف کی تھی جس نے اس میں تحریف کر کے اسے پایۂ اعتبار سے گرادیا، لکھتے ہیں:
سیدی از دوستانی کہ تادہ سال کروڑی سہرند بود، ازیں مسکین استدعا نمود کہ
کتالی۔۔۔۔۔(۲)

یہاں اس کروڑی کا نام ہیں لکھا گیالیکن انہوں نے اپنی دوسری تالیف سنوات الاتقیاء میں اس کا نام وضاحت کے ساتھ علی اکبرلکھا ہے کہ اس کروڑی نے مجھے سے ریک آب مستعار لی اس میں تحریف کر کے اپنے نام سے شہرت دی جوعلمی اعتبار سے عامی تھا اس نے ریکام دوسروں کی مدد سے کیا، لکھتے ہیں:

مجمع الاولیاء .....دراصل تالیف این فقیر بودعلی اکبر کروژی سهرند بمقابله إحسانی ازمن گرفت با تفاق فضلاء احوال صحابه بآل الحاق نمود و آل را بنام خود کرد و او عامی بودخط سواد کمتر داشت .....(۳)

خوش متی ہے جمع الاولیاء کا یہ محرف نسخہ کتب خانہ انڈیا آفس لندن میں دریافت ہوگیا ہے(۳)۔ بینسخہ مولف کا خود نوشتہ ہے اس میں جا بجا کاٹ چھانٹ اور ردو بدل کیا گیا ہے۔ گویا یہ وہی محرف نسخہ ہے جس میں علی اکبر نے اپنی خواہش کے مطابق تبدیلیاں کروائی تھیں اوراس میں اپنانام علی اکبرار دستانی بحثیت مولف لکھ دیا تھا (۵)۔

<sup>(</sup>۱) بدرالدین سربندی: حضرات القدس ۱۵۸/۲ (۲) ایننا۲/۱۵۸

<sup>(</sup>٣) بدرالدين سر مندى: سنوات الاتقياء ورق ٢٠٧

<sup>(</sup>۳) مجمع الاولیا بنظی نسخه کتا بخانه انڈیا آفس لندن (فہرست مرتبہایتھے ۵ ۱۳۳-۱۳۳۹) فہرست نگار نے اس کے مولف کا نام علی اکبر سینی اردستانی ہی لکھا ہے۔

<sup>(</sup>۵) این کے کے ای بیان پر بھروسا کرتے ہوئے اہل علم نے مجمع الاولیا ، کوعلی اکبرار دستانی کی تالیف تشلیم کرلیا ہے اور پروفیسر خلیق احمد نظامی مرحوم نے بغیر محقیق کے انگریزی میں انسائیکلوپیڈیا ایرانیکا میں اس علی اکبرار دستانی پر مستقل مقالہ لکھ دیا ہے۔

سنوات الاتقتياء

یہ کتاب شخ بدرالدین سر ہندی (مولف حضرات القدی) کی تالیف ہے جس میں علاء ومشائخ اور دیگر اعیان کے مختصر حالات سنین وفات کے اعتبار سے یکجا کئے گئے ہیں، اس میں مولف کی معاصر صدی بعنی گیار ہویں صدی ہجری کے اصحاب کے تراجم قابل رجہ ہیں، اس کتاب کے ذریعہ پہلی مرتبہ مولف کے خانوادہ کے حالات سامنے آئے ہیں اور خود مولف کی حیات و آثار کے متعلق اہم ترین معلومات حاصل ہوئی ہیں۔

اپ والد ملاش ابراہیم مخزنی کے بارے میں لکھا ہے کہ ان کاشغل دری و تدریس تھا،
موصوف محدث، مفسر اور متصوف تھے، سلسلۂ قادریہ میں شاہ قبیص قادری (ف
۹۹۲ھ/ ۱۵۸۴ء) کے مرید اور مولانا نظامی گنجوی کے دو واسطوں سے شاگر دیتھے، ان کی
کتاب مخزن اسرارکوسب سے پہلے ہندوستان میں انہوں نے ہی رائج کیا اور اس کتاب کا
چونکہ کثر ت سے دری دیتے تھے اس لئے ان کی نبعت ہی مخزنی مشہورہ وگئی،سیدنا حضرت
ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی اولا دمیں سے تھے، ان کا انتقال بعمر ۲۵ سال ۲۹ شوال
امری سرہند میں ہوا اور ملا بدر الدین کی والدہ ۲۰۱ ھے وفوت ہوئیں (۱)۔

سنوات الاتقیاء سے پہلی باریہ بات تفصیل سے معلوم ہوئی ہے کہ کس طرح ان کی تالیف مجمع الاولیاء کا مسودہ سر ہند کے کروڑی علی اکبر نے ان سے مستعارلیا اور پھراس میں تحریف کر کے اسے اینے نام سے شہرت دی (۲)۔

اس کتاب میں صوفیہ وعلماء کے شخ سعید معمر حبش سے مصافحہ کی تفصیلات بھی درج ہیں "کہ کتنے اصحاب نے ان سے مصافحہ کیا ، ان میں حاجی عبدالرحمٰن بدخشی کا بلی مشہور بہ حاجی رمزی کے مصافح کا بھی ذکر ہے کہ ان سے حضرت خواجہ باتی باللہ، شخ تاج الدین سنبھلی اور میر محرنعمان بدخشی نے مصافحہ کیا تھا اور خود مولف کو میر محرنعمان سے اس سلسلۂ مصافحہ کی

<sup>(</sup>۱) ہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ میں مع اقتباسات فاری اس کی تفصیلات درج کی ہیں۔

<sup>(</sup>٢) ركب مقدمه كتاب حاضر حيات خواج محمعصوم كي مآخذ مجمع الاولياء "

سعادت حاصل ہے(۱)۔

گیارہ ویں صدی ہجری کی دیگراہم شخصیات میں سے مولا نامحم صادق حلوائی، مولانا محمد سالم اللہ بدختانی، بابا والی بدختانی کشمیری، شخ بہلول دہلوی، محمد باقی باللہ اور حضرت مجدد الف ٹانی کے احوال قابل توجہ ہیں اگر چہ ان میں وہی روایات درج ہیں جن کے مولف امین شخے اور اپنی دیگر معروف کتاب حضرات میں وہی روایات درج ہیں جن کے مولف امین شخے اور اپنی دیگر معروف کتاب حضرات مالفدس میں درج کر چکے شخے لیکن اس میں بعض نئے نکات بھی شامل ہیں خضرت مجدد الف ٹانی کے شمن میں آپ کے فرزندوں خصوصاً حضرت خواجہ محمد معموم کے سلسلے میں بھی الف ٹانی کے شمن میں آپ کے فرزندوں خصوصاً حضرت خواجہ محمد مولانا عبدالسلام بعض بیانات قابل توجہ ہیں جے معاصر دستاویز کی حیثیت حاصل ہے، مولانا عبدالسلام اللہ دوری صاحب حاشیہ تفیر بیضاوی کا سال وفات ۲ ساما دیا ہے (۲)۔

سنوات الاتقیاء کا ایک خطی نسخه انڈیا آفس لائبر بری لندن میں ہماری نظر سے گزرہ ہے،جو ۱۰۸۵ ھا مکتوبہ ہے۔

طبقات شابجهاني

یہ خواجہ محمہ صادق ہمدانی تشمیری دہلوی کی تالیف ہے، اس کے مولف کا خانوادہ فقشبند سے قریبی تعلق تھا، حضرت خواجہ باقی باللہ قدس سرہ کی دواز واج مطہرات تھیں، اول مولانا خواجہ محمد قلیج کی بہن جن کے بطن سے خواجہ عبیداللہ ملقب بہ خواجہ کلال تولد ہوئے اور دوسری خواجہ محمد صادق ہمدانی کی ہمشیرہ تھیں جن کے بطن سے خواجہ عبداللہ ملقب بہ خواجہ محمد صادق ہمدانی کی ہمشیرہ تھیں جن کے بطن سے خواجہ عبداللہ ملقب بہ مخواجہ خرد متولد ہوئے تھے (۳) خواجہ محمد صادق حضرت خواجہ باقی باللہ کے مرید اور حضرت مجدد الف ثانی کے مکتوب الیہ بھی تھے (۴) خواجہ خرد نے لکھا ہے:

مشرف شدند باوالدہ خود ہما گی آنخضرت جاگر فتند حضرت بایثال بسیار التھات مشرف شدند باوالدہ خود ہما گی آنخضرت جاگر فتند حضرت بایثال بسیار التھات

<sup>(</sup>۱) بدرالدین سر بندی: سنوات الاتقیا ، خطی ،ورق ۱-۲۳۲

<sup>(</sup>r) ایننا:ورق ۱-۳۳-۱ (۳) خواج خرد جمر عبیدالله: شرح رباعیات بطی ۱۲۵-۱۲۹

<sup>(</sup>٣) نيوله: فبهار تخليلي مكتوبات احمر مرمنديّ ا ١٩

داشتند وتوجهات می فرمودند ..... مخدومی را فضائل و کمالات بسیار بود تالیفات لطیفه از قلم ایشال ظاهرشده ما ننداساء الرجال مشکوة و کلمات الصادقین وغیرآ ل در اواکل رمضان این سال که سال پنجاه و دویم بعد الالف است بهوش تمام ذکر گویان از عالم رفتند (۱)"

اس اقتباس مندرجه ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں:

- ا- خواجه محمد صادق تشمیری کی بهن حضرت خواجه محمد باتی بالله قدس سره کی زوجهٔ محتر مه تھیں۔
  - ٢- شرح رباعيات كے مولف خواج خردانى كے بطن سے تھے۔
- ۳- خواجہ محمد صادق اس نسبت از دواجگی کے بعد حضرت خواجہ کے حلقہ مریدین میں شامل ہوئے۔
  - ٣- خواجه محمر صادق كتاب اساء الرجال مشكوة اوركلمات الصادقين كے مولف تھے۔
    - ۵- خواجه محمر صادق ہمرانی تشمیری کا سال وفات ۱۰۵۲ ہے۔
      - ٢- يى سال شرح رباعيات كالجمى سال تالف --

خواجہ محمر صادق ہمدانی تشمیری کی دوسری اہم تالیف کلمات الصادقین ہے جس میں ۱۰۲۳ھ/ ۱۹۱۴ء تک کے مدفو نمین دبلی کا تذکرہ ہے۔ ڈاکٹر محمر سلیم اختر نے اس اہم کتاب کے فاری متن کوایڈٹ کیا ہے اور مولف کے حالات شرح وبسط کے ساتھ لکھے ہیں لیکن مندرجہ بالا اقتباس کی روشنی میں سامنے آنے والی تمام ترمعلومات پہلی مرتبہ منظرعام ٹرآئی ہیں۔

مولف نے طبقات شاہ جہانی میں طبقاتی اعتبار سے ہرعہد کے علماء، صوفیہ اور دانشوروں کا تذکرہ کیا ہے۔مولف چونکہ خودنقشبندی سلسلہ سے تعلق رکھتے تھے اس لئے اس خانوادے کے اصحاب کا ذکر خصوصیت سے کیا ہے، اس میں حضرت خواجہ باتی باللہ کے کئی ارادت مندوں اور خلفاء کا حال درج ہے۔ ای طرح حضرت مجدد الف ٹانی اور آپ کے ارادت مندوں اور خلفاء کا حال درج ہے۔ ای طرح حضرت مجدد الف ٹانی اور آپ کے

<sup>(</sup>١) شرح رباعيات٢٦١-١٢٤

اصحاب کا تذکرہ بھی جا بجا ملتا ہے، اس کتاب کی تالیف (آغاز ۲۳۱ه/۱۰ اھ/ ۱۹۳۱ء) کے دوران حضرت مجددالف ٹانی کے تینوں صاجزادگان بقید حیات اور مصروف کار تھے جن کا ذکر بڑے دل نشین پرائی بیان میں کیا ہے۔ حضرت خواجہ مجمد معصوم کا ذکر اگر چہ چند سطور ے زیادہ نہیں ہے کیکن اسے عصری تح ریہونے کی وجہ سے اہمیت حاصل ہے، ککھا ہے:

وی نیز ازعلم وممل بہرہ وراست و برمندار شاد متمکن و درمیان برادران اخلاص و ارتباط عظیم است ہر دو (خواجہ محمد معصوم) در جوار مجد خود بدرس طالب علمان و تلقین طالبان حق اختفال دارند و تقوی و مروت و فتوت را ہر پا می طالب علمان و تلقین طالبان حق اختفال دارند و تقوی و مروت و فتوت را ہر پا می کنند .....(۱)

مكتوبات معصوميه

یہ حضرت خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے جو تین جلدوں پر مشمل ہے یہ جلدیں است ا ۱۹۲۰ء میں یعنی حضرت خواجہ کے حین حیات ہیں حین حیات ہوں اور ۲۳ اور ۲۳ اور ۱۹۵۲ء ۱۹۵۲ء ۱۹۹۳ء میں یعنی حضرت خواجہ کے حین حیات ہی مرتب ہو کر مخلصین تک پہنچ چکی تھیں (۲) مکتوبات امام ربانی کی طرح یہ مجموعہ بھی حضرت خواجہ کے احوال کے سلسلے میں اولین ماخذ کی حیثیت رکھتا ہے۔ جہاں مکتوبات معصومیہ میں دینی وعرفانی مسائل زیر بحث آئے ہیں وہاں بہت سے جہاں مکتوبات معصومیہ میں دینی وعرفانی مسائل زیر بحث آئے ہیں وہاں بہت سے ایسے اشارات ملتے ہیں جن کا تعلق صاحب مکتوبات کے ذاتی حالات سے ہے، ایسے اشارات کو ہم نے مقامات معصومی کے تعلقات میں تقاضوں کے مطابق نقل کیا ہے۔ مکتوبات سعد یہ

یہ حضرت خواجہ محمد معصوم کے برادر بزرگ حضرت خواجہ محمد سعید (ف ا ک ا مے/ ۱۹۲۱ء) قدس سرہ کے ایک سومکتوبات کا مجموعہ ہے، جسے صاحب مکتوبات کے صاحبزاد ہے علامہ مولوی محمد فرخ (۳) نے مرتب کیا ہے، اس کے آغاز میں جامع نے ابتدائیے ہیں

<sup>(</sup>۱) محمر صادق بهدانی تشمیری: طبقات شاه جهانی (طبقه عاشر) ۲۱

<sup>(</sup>٢) رك مقدمه كماب حاضر" تاليفات مفرت خواج محمعهم

<sup>(</sup>r) علام محمر فرخ كے حالات كے لئے ملاحظه موكتاب حاضر ٥٠٠٥ - ٥٠ م مع تعليقات

لکھا(۱)۔ایک مکتوب کے آغاز میں مولانا فرخ کے نام کے ساتھ'' جامع ایں مکا تیب' درج ہے جواس امر کا ثبوت ہے کہ اس مجموعے کے جامع یہی بزرگ تھے، سال ترتیب معلوم کرنے کا بھی کوئی ذریع نہیں ہے۔

مکتوبات سعید بید میں دوآخری مکا تیب حضرت خواجہ محمر معصوم علیہ الرحمتہ کے نام بیل (۲) جن میں سے ایک مکتوب کا جواب مکتوبات معصومیہ میں بھی موجود ہے (۳) سفر حج کے متعلق اور نگزیب کے نام حضرت مجد دالف ٹانی کے تینوں صاحبز ادگان (خواجہ محرسعید، خواجہ محموم مثاہ محمد کیجی قدس اسرارہم) کا ایک مشتر کہ مکتوب بھی اس مجموعے میں شامل ہے (۴)۔

لطا نف المدينة

یہ حضرت خواجہ عبدالا حد وحدت سر ہندی بن حضرت خواجہ محدسعید بن حضرت مجدد الف نانی کی تالیف ہے، جوعر بی نثر میں ہے۔ دراصل صاجبزادگان سر ہند نے ١٠١٥- ۱٨ وکو جب جج کے لئے حرمین الشریفین کاسفراختیار کیا تو دونوں بزرگ صاجبزادگان لیعنی حضرت خواجہ محدسعیداور حضرت خواجہ محصوم کے احوال و مکاشفات حرمین پران کے صاجبزادوں نے عربی میں رسائل قلم بند کئے تھے، حضرت خواجہ محدسعید کے احوال و مکاشفات ان کے بیٹے اور معروف فاری شاعر شخ عبدالاحد وحدت سر ہندی (۵) مکاشفات ان کے بیٹے اور معروف فاری شاعر شخ عبدالاحد وحدت سر ہندی (۵) مکاشفات ان کے بیٹے اور معروف فاری شاعر شخ عبدالاحد وحدت سر ہندی (۵) مکاشفات و ملفوظات ان کے فرزندشخ عبیدالله ملقب به مروج الشریعت نے بواقیت الحرمین مکاشفات و ملفوظات ان کے فرزندشخ عبیدالله ملقب به مروج الشریعت نے بواقیت الحرمین کے نام ہے جمع کئے تھے جن میں سے موخرالذ کر رسالہ کافاری ترجمہ حضرت خواجہ کے جین حیات ہی حنات الحرمین کے نام سے ہو کر مربیدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حنات الحرمین کے نام سے ہو کر مربیدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حنات الحرمین کے نام سے ہو کر مربیدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حنات الحرمین کے نام سے ہو کر مربیدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حنات الحرمین کے نام سے ہو کر مربیدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن

<sup>(</sup>۱) لینی مطبوع نسخه کا مورابتدائیہ سے خالی ہے (طبع کیم سیفی ۸۵ سام)

<sup>(</sup>r) كتوبات معيديه ٩٩-١٠٠ / ٢١٥ - ١١٥ (٣) كتوبات معهوميه ٩٦/٣

<sup>(</sup>٣) کتوبات سعیدیه ۱۳۵/۸۳

<sup>(</sup>۵) شیخ وحدت سر مندی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو کتاب حاضر پر ہمارے تعلیقات ۸۰ ۳ ۱۹۲۳

<sup>(</sup>١) حنات الحرمين ہمارے مفصل مقدمہ دحواثی کے ساتھ شائع ہو چکی ہے۔

لطائف المدینة کاتر جمدنه ہوسکالطائف المدینه پانچ مقالات (ابواب) اورایک خاتمه پر مشتمل ہے چونکه بید دونوں برادران گرامی ایک ہی سال مذکور میں حرمین الشریفین حاضر ہوئے تھاس لئے ان دونوں مجموعوں میں ان حضرات کی سعی ہای مشکور کا تذکرہ ملتا ہے۔ لطائف المدینه میں کئی مقامات پر حضرت خواجہ مجمد معصوم کا ذکر آیا ہے جس سے ان کے مجموعہ مکا شفات حسنات الحرمین کو سمجھنے میں بھی مددملتی ہے(۱)۔

مقامات احمربيرومنا قب حضرات معصوميه

یہ کتاب شخ محمد امین برخشی صاحب نتائج الحرمین کی تالیف ہے جو نتائج الحرمین کی و کی سال کے بعد عربی البان میں کھی گا اور اس کے بعد اس کا فاری میں ترجمہ کیا گیا ۱۰۹۸ اھ کو جب خواجہ محصوم دیگر خانو اوہ مجد دیہ سمیت حرمین الشریفین حاضر ہوئے تو اہل عرب کے لئے عربی میں ان حضرات کے مناقب میں بید رسالہ لکھا گیا (۲) مولف نے وضاحت کی ہے کہ وہ ۵۰ اھ کو حضرت خواجہ سے مسلک ہوئے تھے اور آپ کی خدمت میں انہیں کی ہے کہ وہ ۵۰ اھ کو حضرت خواجہ سے مسلک ہوئے تھے اور آپ کی خدمت میں انہیں میں سال تک رہے کا موقع ملا (۳) اس دور ان مولف حضرت خواجہ مجمد سعید ہی حضرت خواجہ محمد سعید کے دو صاحبز ادول علامہ محمد فرخ اور شخ عبد اللاحد وحدت نے اپنے والد کے مکاشفات لکھ کر مولف کو دیے جن کے مولف نے اس کتاب میں افتباسات دیے ہیں (۵)۔ اس طرح حضرت خواجہ محمد صوم کے فرزندوں شخ عبید الله اور شخ سیف الدین نے بھی اپنے والد کے منافی دولا کے منافی کو دیے کہ انہیں اس مجموعہ میں شامل کر لو چنا نچہ انہوں نے مناف کر لئے (۲)۔

مقامات احمدیه کافاری متن اب تک ہماری نظر ہے ہیں گزرا فقط اس کاار دوتر جمہ ہی

<sup>(</sup>۱) لطائف المدینة پرہم نے ایک مفصل مقدمہ لکھا ہے جس میں اس کے جامع حضرت وحدت کے حالات وتصانیف کا تعارف کروایا ہے۔

<sup>(</sup>٢) برخشي، محمد امين: مقامات احمديد ١،٨١ (٣) الصنا ٥١،٢٣

<sup>(</sup>م) الينام (٥) اليناه (١) اليناه ١

پیش نظرے جوانسوسناک حدتک اغلاط سے پراور محرف معلوم ہوتا ہے(۱)۔ ہماری رائے یہ ہے کہ بیر سالہ مولف نے عربی میں نتائج الحرمین کی تالیف کے دوران مرتب کیا تھا۔

مولف نے لکھاہے:

درمنا قب ایثال (خواجه محمعصوم سربندی) رساله بانوشتم (۲)

اس سے مراداس کتاب کاعر بی متن ہے۔ بعد میں اصحاب ہندوستان کے اصرار پراس کالمخص فارس ترجمہ حدود ۱۰۳ اوکوکیا گیا۔

مولانابذش نے لکھاہے کہ حرمین الشریفین آنے سے بل میں تین سال تک سر ہند میں حضرات صاحبز ادگان کی صحبت میں رہااور جب بید حضرات حرمین الشریفین آئے تو سات ماہ تک ان کے ہمراہ رہااور حضرت خواجہ محد سعید سر ہندی سے مصافحہ خاصہ کی سعادت حاصل کرکے ان کاخمنی ہوا:

"این جامع علیه الرحمته در سال بزار و پنجاه از ایشان مهر بانی بسیار دیده در سهرند کتاب بدایه پیش ایشان (خواجه محمد سعید)خوانده در س تفسیر و حدیث و مکتوبات از ایشان بسیار شنیده سه سال در حلقه بای مراقبه و مجلسهای ندا کره ایشان نشسته، هفت ماه حربین جمراه بوده آخراز ایشان جذبه بای محبوبی دیده در مواجهه روضهٔ سرور عالم صلی الله تعالی علیه و آله و سلم بایشان مصافحهٔ خاصه کردم ضمنی شدم (۳)"

نتائج الحرمين

یہ شخ محمد امین بدخشی بن شخ علی الدین جہانگیر کی تالیف ہے، شخ محمد امین بدخشی کی ولا دت ۲۰۱۰ مراسم ۱۲۱۱ وکوہو کی انہیں حضرت خواجہ باتی بالله اور حضرت مجدد الف ثانی قدس

<sup>(</sup>۱) بیاردوترجمه ملک فضل الدین نے نقشبندید منزل بشمیری بازارلا ہورے شائع کیا۔

<sup>(</sup>٢) برخش، محمد امين: نتائج الحرمين ٢٧٨ب

<sup>(</sup>٣) بدخش، محمدامين: مجموعدرسائل بدخش خطي، ورق ٥٨-١

سرہا کے تقریباً چالیس خلفاء کی صحبت میسر رہی (۱) ان کا آبائی مسکن بلخ و بدخشان تھا، مغلول اور از بکول کے حملول میں اس کی نتابی کے بعد بہ نیت جج وہال سے نکلے اور لا ہور میں ایک متابی کے بعد بہ نیت جج وہال سے نکلے اور لا ہور میں ایک ماہ کے قیام کے دوران خانوادہ حضرات مجدد بیاور شیخ آدم بنوڑی کی بزرگ کا شہرہ من کران سے منسلک ہوگئے (۲)۔

شخ بدخشی ۱۰۱ه/ ۱۹۳۱ء کے اواخر میں شیخ آدم بنوڑی کے ہمراہ حج کے لئے روانہ ہوئے بدخشی ۱۰۵۱ه کے اواخر میں شیخ آدم بنوڑی کے ہمراہ حج کے لئے روانہ ہو کوئے اور شیخ کے وصال ۱۰۵۳ه میں ۱۹۳۱ء کے بعد حرمین الشریفین میں ہی مقیم ہو گئے (۳)۔ انہوں نے اس سے قبل حصول علم اور پیمیل سلوک کے لئے بہت طویل سفر کئے گئے سر ہ اسا تذہ کے اسا تجریر کئے ہیں (۴)۔

مولانابدخشی شیخ آدم بنوڑی کے ہمراہ ۱۰۵۲ھ ۱۹۳۳ء کے اواخر میں حرمین پہنچاور وہاں ان کے ساتھ ہیں ماہ ایک روز صحبت میسر آئی اور اس سے قبل تین سال تک سفر وحضر میں ہمراہ رہے(۵) خود وضاحت کی ہے کہ بچپاس سال سے حرمین الشریفین میں مقیم ہوں (۱) اس طرح ۱۰۱۲ھ/۱۹۹ء (۱۰۵۲ء ۱۱۰۴ء ۱۱۰۴ء) تک ان کا قیام رہا، مکہ مکر مہ میں مولا نابدخشی کا قیام ' خبیکہ فی حوش امام طبری' میں تھا (۷)۔

مولانا برخشی کا سال وفات تو معلوم نہیں ہے البتہ اس قدر واضح ہے کہ وہ مکہ مکر مہ سے مصر گئے اور وہیں انقال ہو گیا اور دفن بھی مصر میں ہی ہیں (۸) مولانا برخشی کی اب تک ۲۳ تالیفات کے نام معلوم ہوئے ہیں جن میں سے صرف آٹھ کتا ہیں مخطوطات کی صورت میں محفوظ ہیں (۹) ان میں سے نتائج الحرمین اور مقامات احمد یہ کا تعلق ہمارے موضوع ہے ہے۔

<sup>(</sup>۱) محمدامين بدخش: نتائجُ الحرمين منظمي ورق ١٠٩-١

<sup>(</sup>r) ايناه ١٠١٠ (٣) ايناداا-١ (٣) اليناداا-ب

<sup>(</sup>د) ایناه ۱- ایناداا-۱

<sup>(-)</sup> خلاصة المعارف خطي برِّك اولين

<sup>(</sup>٨) جيمكني، محمر عمر: ظوابر - خطي ورق ١٠١٠-١

<sup>(</sup>٩) مینی برجماراایک مفصل مقاله دانشنامه جبان اسلام داریان (تبران) میں شامل ہے۔

نتائج الحرمين حضرت شيخ آدم بنورى (ف ١٠٥٣ه/١٦٨١ء) كے حالات، ملفوظات، مکتوبات اور مقامات پرمشمل ہے اور ضمنا اس میں سلسلۂ مجدد رہے بہت سے نکات درج ہیں جن سے دوسرے ماخذ خالی ہیں، مارے نزد یک زبدة المقامات اور حضرات القدس کے بعد بیسلسلۂ مجدد میر کی تاریخ کامتندترین ماخذہے، اس میں حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی سے متعلق درجہ اول کی معلومات موجود ہیں، حضرت خواجہ ١٠١٥- ١٠١٨ ووجب مج كے لئے حرمين الشريفين بہنج تواس كے مولف ان كى خدمت کے لئے ہمہ تن مصروف ہو گئے آپ کے قیام حرمین الشریفین کی تمام تر روایات اس میں درج ہیں، روضة القیومیہ کے ذریعہ عوام وخواص میں حضرت خواجہ محم معصوم سر ہندی اور حضرت شیخ آدم بنوڑی کے مابین جواختلافات تھلے تصان کی تردید کے لئے بھی اسے اہم ماخذ كا درجه حاصل ہے(۱) اس میں سلسلہ نقشبند بیر مجدد میری حرمین الشریفین وعربستان میں اشاعت کی تفصیلات بھی ملتی ہیں،خصوصاً حضرت خواجہ کے قیام حرمین کے دوران جو اصحاب آب سے مسلک ہوئے ان کے احوال کاظمنی بیان بھی قابل توجہ ہے، شاہ جہان کے بیوں کے درمیان جنگ تخت نشینی اور اس میں ہمارے حضرات نقشبندیہ کے کردار کی تمام تر تفصيلات اس كتاب مين درج بين-

نتائج الحرمین تین جلدوں میں ہے،اول میں شخ آ دم بنوڑی کے نوشتہ رسائل تغییر سورہ فاتحہ اور مکتوبات وغیرہ شامل ہیں، دوم شخ کے ایام وصال کے واقعات پرمشمل ہے اور جلد سوم میں شخ کے احوال،آپ کے فرزندوں اور خلفاء کے تراجم شامل کئے گئے (۲)۔ سخن المعصوم م

حضرت خواجہ کے احوال وملفوظات پر ایک اور کتاب تحفۃ المعصوم بھی ہے جس کے

<sup>(</sup>۱) ہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ (۳۵-۳۳) میں ان روایات کا تنقی جائزہ لیا ہے (۲) نتائج الحرمین کی جلد اول وسوم کے کئی خطی نننج پاکستان کی مختلف لا تبریریوں میں ملتے ہیں لیکن جلد دوم کے کسی نننج کا ہمیں تا حال علم نہیں ہے۔ یہاں تمام تر معلومات اس کی جلد سوم کے نسخہ انڈیا آفس لندن سے ماخوذ ہیں۔

مولف شخ غوث الدین بدخشی ہیں، جو ۲۳ سال حضرت خواجہ کی خدمت میں رہے اور بیہ احوال مرتب کئے، ضخامت تقریباً ایک سوورق ہے، یہ خطی نسخہ ہم نے تا حال نہیں دیکھا، ہمارے مہربان جناب قاری احسان الله (تا جرمخطوطات، کوئٹه) کے پاس ہے، انہوں نے ایک ملاقات میں یہ معلومات فراہم کی ہیں، تحفۃ المعصوم کا مروجہ کتب میں کہیں حوالہ نہیں ملتا۔

امراديه

یہ کتاب سید کمال محمد منبطی واسطی کی تالیف ہے، جسے انہوں نے اپنے شخ خواجہ عبداللہ ملقب بہ خواجہ خرد بن حضرت خواجہ باقی باللہ کے ایماء پر ۲۸ اھ/ ۱۹۵۸ء کو تالیف کرنا شروع کیا اور ۲۹ اھ/ ۱۹۵۹ء کو اس کی تالیف سے فارغ ہوئے لیکن وہ اس میں مسلسل اضافات کرتے رہے، خواجہ کلمۃ الله بن خواجہ خرد کا رمضان اے اھر کہ کتاب کی تکمیل کے تمین سال بعد فوت ہوئے (۱) جن کا سال وفات اس میں درج ہے۔

اسراریہ کے مولف ۱۱۰۱ھ/۱۰۰۱ء کو پیدا ہوئے (۲) اورخواجہ خرد فدکورہ وابسۃ ہو کر دعوت وارشاد میں مصروف ہو گئے اس انسلاک سے پہلے وہ امراء کے ہاں ملازمت کر دعوت وارشاد میں مصروف ہو گئے اس انسلاک سے پہلے وہ امراء کے ہاں ملازمت کرتے رہے (۳) اور پھر ۱۰۳۵ھ کوترک نوکری کے بعد خواجہ خرد سے بیعت ہوئے مولف بہت کی روایات کے امین تھے، اس میں زیادہ روایات اپنے شنخ سے منقول ہیں۔ اسراریہ کی تالیف کے دوران حضرت مجددالف ٹانی کے مینوں فرزندان گرامی زندہ اور مصروف کارتھے، خواجہ محموم کے خلفاء سے بھی ان کے مراسم تھے اوران کی زبانی بعض روایتیں بھی نقل کی ہیں (۲).

<sup>(</sup>٣) ایشا ۱۹۸ (۳)

تذکرہ اسراریہ کی ایک اورخوبی ہے ہے کہ اس میں حضرت خواجہ باقی بالله قدس سرہ اور
آپ کے خلفاء و متعلقین کے بارے میں بہت اہم روایات درج ہیں جن میں ہے اکثر کے
راوی ان کے شیخ خواجہ خرد ہیں ، مولف ہرسال تین ماہ شیخ کی خدمت میں رہتے اور باقی نو
ماہ اپنے متعقر سنجل میں گزارتے تھے(۱) حضرت مجدد الف ٹانی کے متعلق کئی اہم روایات
انہوں نے خواجہ خرد کی زبانی نقل کی ہیں (۲)۔

خانوادہ مجدد یہ کی ایک اور بڑی شخصیت خواجہ حسام الدین احمد دبلوی کی تھی جوحفرت باقی باللہ کے جانشین اور آپ کے دونوں کمن صاحبز ادوں کے نفیل ومربی تھے (۳)۔اس کتاب کے ذریعہ پہلی مرتبہ بہت کی ایسی روایات سامنے آئی ہیں جن کا تعلق حفرت خواجہ باقی باللہ کے درایعہ پہلی مرتبہ بہت کی ایسی روایات سامنے آئی ہیں جن کا تعلق حفرت خواجہ باقی باللہ کے دصال کے فور ابعد ہے ،حضرت مجدد الف ٹانی نے بھی خواجہ حسام الدین احمد کو لکھا ہے کہ دو کام جو ہمارے کرنے کا تھاوہ آپ انجام دے رہے ہیں۔

اسراریہ میں نقشبندی سلسلہ کے علاوہ دیگر سلاسل کے صوفیہ کے حالات بھی دلچیسی سے خالی نہیں اس میں نقشبندی سلسلہ کے علاوہ دیگر سلاسل کے صوفیہ کے حالات بھی دلچیسی سے خالی نہیں ہیں، اس میں تقریباً ۲۰۳ صوفیہ کے احوال درج ہوئے ہیں (۴)۔مولف نے این سنتھ سنتھل کے تقریباً ۴ صوفیہ کے حالات شامل کتاب کئے ہیں۔

كنز الهدايات

یہ کتاب مفتی محمد باقر لا ہوری (۵) (متوفی حدود ۱۰۹۱ه/ ۱۹۹۷ء) کی تالیف ہے۔ جس میں مکتوبات حضرت مجدد الف ٹانی ، مکتوبات حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی اور رسالیۂ

<sup>(</sup>۱) ایشا ۲۸ (۲) ایشا ۲۹-۳۳

<sup>ّ (</sup>۳) جب حضرت خواجہ باقی بالله کاوصال ہوا (۱۰۱۳ھ) تو خواجہ کلاں دوسال جار ماہ کے اورخواجہ خردصرف دو سال کے تھے(اسراریہ ۳۳)

<sup>(</sup>۳) محمد عزیزالدین حسین: اسراریه کشف صوفیه (مقاله مشموله تصوف برصغیر میں، خدا بخش لا بسریری پیئنه ۲۶۲-۲۹۱)اس مقالے میں اسراریہ میں شامل تمام تراجم کی فہرست دے دی گئی ہے۔

<sup>(</sup>۵) مفتی محمہ باقر لا ہوری کے احوال وآ ٹار کی تفصیل کے لئے کتاب حاضر کے تعلیقات (۳۵۲–۳۵۵) ملاحظہ کریں۔

مبداء ومعاد (تاليف حضرت مجد دالف ثاني) كي عبارتوں كو" بلا تفاوت وتصرف موضوى ترتیب سے بیجا کر دیا ہے بیر کتاب ۱۰۸۰ھ/۱۹۷۰ء کو تالیف ہوئی، گویا حضرت خواجہ محر معصوم کے وصال (۹۷-۱۱ه) کے صرف دوسال بعد بیام مکمل ہوا، اس کے مولف حضرت خواجہ کے اکابر خلفاء میں سے تھے اور انہیں مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کے مطالب ومعافی پرکمل عبورتھا،خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محمعصوم نے بینخ محمہ باقر كولكھا ہے كہتمبيں مكتوبات حضرت مجدد الف ثانى پرعبور كامل ہے اس لئے اس بات كى ضرورت ہے کہتم اس سلسلہ میں طالبوں کی رہنمائی کرو(۱)۔

ملامحمر باقر لا ہوری کے خاندان میں مکتوبات حضرت مجدد الف ٹانی کی تفہیم کے لئے خاص توجه مبذول کی گئی تھی ان کے بھائی ملامحد امین حافظ آبادی مکتوبات حضرت مجدد کے اتے ماہر تھے کہ انہوں نے خواجہ سیف الدین ہے" کمتوبات خوان" کا خطاب پایا تھا (۲)۔ كنزالهدايات كويا مكتوبات حضرت خواجه محم معصوم كى شرح وتوضيحات كى اولين كوشش ہے ای طرح مکتوبات امام ربانی کے سلسلہ میں بھی اسے قدامت کا درجہ حاصل ہے، یہ کتاب اتی مقبول ہوئی کہ اس کے عربی، ترکی اور اردو میں تراجم ہو چکے ہیں (۳) فاری متن مولا نانوراحمدامرتسری مرحوم کی سعی ہے طبع ہو چکا ہے۔ رياض الاولياء

اس کا مولف بخآور خان (۱۰۳۰–۱۹۹۱ه/ ۱۲۲۰–۱۲۸۵) ہے اور کار تالیف میں اس کی معاونت شیخ محمد بقامہار نیوری (۱۰۳۷ – ۱۹۲۷ مر ۱۹۲۷ – ۱۹۸۳)نے کی اس کتاب کے دونوں مرتب حضرت خواجہ محمد معصوم اور آپ کے صاحبز ادگان کے حلقہ ' مریدین میں شامل تھے، بخاور خان مراُ ۃ العالم کا مولف اور صاحبز ادگان سر ہند کے ساتھ عقیدت مندانه روابط رکھتا تھا (۴) اور اس کا معاون شخ محمد بقا سہار نپوری (مولف

<sup>(</sup>۱) سيف الدين، خواجه: مكتوبات سيفيه اسما / ١٦٦ - ١٦٧

<sup>(</sup>۲) مقامات معصوی (متن ۹۰ مر) (۳) تعلیقات کتاب حاضر ۲۵-۲۳/۳۵۲ ۲۵-۲۵

<sup>(</sup>٣) تغصيل كے لئے ديكھے مقدمہ بذاكاعنوان" نبارُ حضرت مجدد الف ٹانی اور امرائے عصر"

مراۃ جہاں نما) توبا قاعدہ اس سلطے کے بزرگوں سے بیعت تھا، اس کے والدی غلام مجمد حضرت مجد دالف ٹانی کے معروف خلیفہ شخ برلیج الدین سہار نبوری کے خلیفہ تھے(۱) شخ محمد بھاء نے با قاعدہ سر ہند حاضر ہوکر شخ محمد عبیدالله مروج الشریعت معروف بہ میاں حضرت کی خدمت میں سلوک کی تعلیم حاصل کی تھی اور شخ نورالحق بن شخ عبدالحق محدث دہلوی سے حدیث شریف کی سند لی اور درس و تدریس کا شغل اختیار کیا، اپ والدی وفات ۱۲۵ اھ/ حدیث شریف کی سند لی اور درس و تدریس کا شغل اختیار کیا، اپ والدی وفات ۱۲۵ سال ۱۷ کی بغد شخ محمد بھا سہار نبوری نے حضرت خواجہ محمد معموم کی صحبت اختیار کرلی (۲)، لیکن جلد ہی اور نگریب کی ملازمت میں چلاگیا اور ایک عالمی تاریخ مراۃ جہاں نما کے نام سے مرت کی (۳)۔

ریاض الاولیا عصوفیہ کرام کا ایک عمومی تذکرہ ہے جس کا سال تالیف ۹۰ اھے ہاک میں چار ابواب ہیں، پہلا خلفائے راشدین دوسرا ائمہ کرام، تیسرا صوفیہ عظام اور چوتھا باب ہندوستانی صوفیہ کے حالات کے لئے مخصوص ہے، موخر الذکر دونوں ابواب ہیں شامل تراجم حروف ہجی کے اعتبار سے ہیں، آخری باب خاص اہمیت کا حامل ہے، اس میں شامل ان صوفیہ کے حالات ہیں جن کا تعلق عہداور نگزیب سے ہاور مولف کے معاصرین کے احوال پر شمتل ہے، اس کتاب کے مرتب اور معاون دونوں کا سلسلہ نقشبند میاور حضرات احوال پر شمتل ہے، اس کتاب کے مرتب اور معاون دونوں کا سلسلہ نقشبند میاور حضرات سر ہند سے قربی تعلق تھا جس کی وجہ سے اس میں اہم ترین روایات درج ہیں، مولف نے مراکۃ العالم کی تکمیل (۲۵۰ اھ/ ۱۲۱۷ء و بہ بعد) کے بعد اس میں علاء و مشائخ کے حالات بہت مختصر لکھے تھے اس کی کو پورا کرنے کے لئے مراکۃ العالم میں علاء و مشائخ کے حالات بہت مختصر لکھے تھے اس کی کو پورا کرنے کے لئے انہوں نے ریاض الا ولیاء تا حال طبح نہیں انہوں نے ریاض الا ولیاء تا حال طبح نہیں

<sup>(</sup>۱) نورالحن انصاری: فاری ادب بعبد اورنگزیب ۲۲ م

<sup>(2)</sup> Elliot: History of India, Vol. VII. p. 152-53

<sup>(</sup>٣) تفصيل كے لئے ويكھے مقدمہ بذاكاعنوان "مراً قبال نما"

ہوئی ہے،اس کا ایک خطی نسخہ برکش میوزیم لندن میں ہے(۱)۔ مراُ ۃ جہال نما

یہ کتاب شخ محمر بقا سہار نبوری کی تالیف ہے، شخ محمد بقاء (۱۰۳۷–۱۰۹۳ه)

۱۹۲۷ – ۱۹۲۱ء) خودایک ذی علم اورصوفی بزرگ تھے، ان کے والدشخ غلام محمر حضرت محمد والف ٹانی کے خلیفہ شخ محمد بقاء نے محمد والف ٹانی کے خلیفہ شخ محمد بقاء نے با قاعدہ سر ہند جا کرشخ محمد عبیداللہ مروج الشریعت ملقب بہ میاں حضرت بن حضرت خواجہ محمد معموم کی خدمت میں سلوک کی تعلیم حاصل کی تھی اور علم حدیث کی تحصیل شخ نورالحق بن شخ عبدالحق محدث وہلوی کے پاس جا کرکی اور اپنے والدکی وفات (۱۰۲۳ه/۱۹۵۱ء) کے بعد پھر سر ہند جا کر حضرت خواجہ معموم سر ہندی سے منسلک ہوگئے (۳)۔

سلطان حسین بن اصالت خان ملقب بہ اختیار خان کی تجویز پر اور نگزیب عالمگیر کی ملازمت اختیار کر لی اور جلد ہی ترقی کر کے بخشی اور سہار نبور کے وقائع نگار کے عہدے پر متعین کردیے گئے (۴) ۔ فاری زبان وادب سے گہرالگاؤ تھااور اس سلطے کی کئی چھوٹی بوی کتابول کے مولف ہیں لیکن ان کی شہرت ایک عالمی اور عمومی تاریخ مرا ۃ جہاں نما کی وجہ کتابول کے مولف ہیں لیکن ان کی شہرت ایک عالمی اور عمومی تاریخ مرا ۃ العالم کے لئے سے ہے، جس کا مواد انہوں نے اپنے عزیز دوست بخاور خان کی مرتبہ مرا ۃ العالم کے لئے جمع کیا تھا اس کی ایک نقل ان کے مسودات ناتمام میں موجود تھی جے ان کے بھا نج محمد شفیع نیاتھا اس کی ایک نقل ان کے مسودات ناتمام میں موجود تھی جے ان کے بھا نج محمد شفیع نے کیا تھا اس کی ایک نقل ان کے مسودات ناتمام میں موجود تھی جے ان کے بھا نج محمد شفیع کے بھا نے محمد شفیع کے اس کی ایک ایک ناتمام مسودہ شخ محمد بھاء کے جھوٹے بھائی محمد رضا کے یاس بھی تھا جے اس نے ۱۱۱۱ ھے/ ۱۲۹۹ء کومرتب کیا (۵) اس میں جھوٹے بھائی محمد رضا کے یاس بھی تھا جے اس نے ۱۱۱۱ ھے/ ۱۲۹۹ء کومرتب کیا (۵) اس میں

<sup>(1)</sup> Rieu. Ch: Cat. Persian MSS. Vol. III. p. 975-a (No. 1745) ریم خطی نئوں کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:

Storey C. A: Persian Literature. Vol. I, Part. II. p. 1012 (۲) رك مقدمه بذا بعنوان رياض الاولياء

<sup>(3)</sup> Ricu, Ch : Cat. Persion MSS. Vol. III. p. 890 ۸۹۰غه ۱۳۰۰ Storey, C. A. Persion Literature, Vol. I. part. I. p. 131-32

تخلیق کا نتات سے لے کراورنگزیب کے ابتدائی سالوں تک کے واقعات درج ہیں۔
مرا ۃ جہال نما کے مولف مشائخ نقشیند سے قربی تعلق رکھتے تھے ان کے والد شخ بدیجے الدین سہار نپوری (خلیفہ محضرت مجدد الف ٹانی) کے خلیفہ تھے، خود شخ محمہ بقانے سر ہند میں رہ کرسلوک کی تعلیم حاصل کی اور پھر حضرت خواجہ سے مسلک ہو گئے تھے، اس لئے ان کے پاس اس خانوادہ مجدد میر کی درجہ اول کی روایات تھیں جنہیں انہوں نے اپنی کتاب کے اس باب میں جن کا تعلق معاصر علاء ومشائخ کے احوال سے ہے جا بجادرج کیا ہے، اس کتاب کے پیرائش موم کی نمود اول علاء ومشائخ کے حالات کے لئے محصوص ہے جو مرا ۃ العالم سے مختلف اور جداگانہ معلومات کی حامل ہے (۱)۔ اورنگزیب اور حضرت خواجہ محموم کے تعلقات اور آپ کے صاحبز ادگان کے ساتھ اس کے حسن سلوک کے ساتھ پیش آنے کے گئی واقعات اس میں درج ہیں، اورنگزیب کی صرف نقشیندی سلسلہ کے پیش آنے کے گئی واقعات اس میں درج ہیں، اورنگزیب کی صرف نقشیندی سلسلہ کے بیراگوں سے بی نہیں بلکہ ملا قطب ہانس بر ہانپوری کی جنگ تخت نشینی میں اورنگزیب کی حرف نقشیندی سلسلہ کے حمایت اور جنگ کے بعداورنگزیب کا آئیس ایک گاؤں بطور مددمعاش اور چار لاکھ دو پے نقلا دیے کاذ کربھی شخ محمہ بقاء نے اس کتاب میں کیا ہے (۲)۔

مراُۃ جہاں نما ابھی تک شائع نہیں ہوئی ہے ایک خطی نسخہ برٹش میوزیم لندن میں ہے(۳)

مفتاح العارفين

مفتاح العارفین میرعبدالفتاح بن حضرت میرمحمد نعمان بدخش کی تالیف ہے، اس \* تذکر ہے کی خوبی رہے کہ عرفا کے سنین وفات کے اعتبار سے صوفیہ کے نہایت مختصر حالات

<sup>(1)</sup> Rieu, Ch : Cat. Persion MSS. Vol. III. p. 891 (۲) محمد بقاسهار نیوری: مراة جهال نما خطی نسخه برنش میوزیم - ورق ۲۳ - الف

<sup>(3)</sup> Rieu, Ch : op. Cit.

ديرخطي تخول كاتفسيل كے لئے ويكھے:

Storey, C. A. Persion Literature, Vol. I. part. I. p. K133.

کھے گئے ہیں، چونکہ مولف خانوادہ مجدوبہ سے قرابت قریبہ رکھتے تھے اس کئے اس تذکرے میں اسلطے کے اصحاب کے حالات دوسرے سلاسل کے مقابلہ میں زیادہ ورج ہوئے ہیں، مولف حضرت امام ربانی مجد دالف ٹانی کے خلیفہ اول حضرت میرمجمز نعمان بدخش کے صاحبز ادے اور حضرت خواجہ محمد معموم قدس سرہ کے مریدین میں سے تھے، ایک مقام پرآپ کوان القاب سے یاد کیا ہے:

حضرت پیردنگیر قطب الا قطاب غوث الشیخ الشاب محرم اسرار الهی مهبط انوار متنایی حاجی الحرمین شیخ محرم مصوم شیخ محرم مصوم سنای حاجی الحرمین شیخ الفار مین خواجه کی محفل میں خود کو حاضر بتایا ہے:

ایک اور مقام پر حضرت خواجه کی محفل میں خود کو حاضر بتایا ہے:

روزی کی از مرید ان ایشال (خواجہ سیف الدین) کتابتی بخد مت والد بزرگوار ایشال نوشتہ بودو فقیر کا تب حروف درال مجلس حاضر بودہ کہ کتابت رسیدہ سیدہ سے ایشال نوشتہ بودو فقیر کا تب حروف درال مجلس حاضر بودہ کہ کتابت رسیدہ سے حو" در ادای لوازم طلبگاری" کے موضوع پر لکھا گیا ہے (۳)۔

طلبگاری" کے موضوع پر لکھا گیا ہے (۳)۔

مفتاح العارفین کی ایک خصوصیت ریجی ہے کہ اس میں مولف کے خانواد ہے یعنی میر محرنعمان بدخشی کے خاندان کے افراد کے حالات درج ہیں جن کے مطالعہ سے ریمعلوم ہوتا ہے کہ ریسارا خانوادہ حضرات مجدد ریہ کا حلقہ بگوش تھا۔

<sup>(</sup>۱) مفتاح، ورق ۲۵۳ ب-۲۵۷ - ۱-۲۵۷ ایضاً ورق ۲۹۰ - ۱

<sup>(</sup>٣) مكتوبات معسوميه ٢٥/٣٥/٥٥ ٥٥-٥٥ (٣) عبدالفتاح: مفتاح العارفين ٢٥٩-١

<sup>(</sup>۵) اول ذخیرهٔ شیرانی پنجاب یو نیورش لا بهورنمبر ۱۶۱۳/ ۹۲- ۴۲ - دوسرانسخه کتابخانه دارالعلوم دیوبند، سهار نپور، مبندوستان(فهرست مخطوطات دیوبند)

یہ حضرت مروج الشریعت محمد عبیداللہ (ف ۱۰۸۳ه/۱۹۲۱ء) بن حضرت خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے جس میں ۱۵۹ مکتوبات ہیں اس مجموعے کے جامع صاحب مکتوبات کے فرزند شخ محمہ ہادی (۱) ہیں انہوں نے یہ مجموعہ اپنے والد کے وہ ال ۱۸۳۰ ہے بعداور حضرت ججۃ اللہ محمد نقشبند ٹانی کے وصال ۱۱۱۵ ہے قبل مرتب کیا (۲)۔ خزینۃ المعارف میں حضرت خواجہ کے جس قدر معارف کا اندراج ہوا ہے دوسرے مخزینۃ المعارف میں حضرت خواجہ کے جس قدر معارف کا اندراج ہوا ہے دوسرے مخرت خواجہ کے فرزند عزیز تھے، مخرت خواجہ کے معارف ومنا قب کے علاوہ اس مجموعے میں حضرت خواجہ کے خلفاء کے احوال بھی بکثرت درج ہیں جن میں سے اکثر احوال خود حضرت خواجہ کی دوایت سے بیان احوال بھی بکثرت درج ہیں جن میں سے اکثر احوال خود حضرت خواجہ کی دوایت سے بیان کے گئے ہیں کاش مولف مقابات معصومی اس سے کما حقہ استفادہ کرتے انہوں نے صرف ایک جگہ اس مجموعے کا تذکرہ کیا ہے (۳)۔

یہ مجموعہ حضرت خواجہ کے سوانحی مواد میں درج اول کا ماخذ ہے(۴) ہم نے مقامات معصوی کے تعلیقات میں اس سے بحر پوراستفادہ کیا ہے۔ مقامات معصوفی کے تعلیقات میں اس سے بحر پوراستفادہ کیا ہے۔ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کی تھیجے سے ۱۹۷۳ء میں کراچی سے طبع ہو چکا ہے۔ مکتوبات سیفیہ

يه حضرت خواجه محمد سيف الدين (۱۰۴۹-۱۰۹۹هم/ ۱۲۳۹-۱۲۸۴ء) بن حضرت

<sup>(</sup>۱) شیخ محمد بادی کے طالت کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر، تعلیقات ۱۰/۳۲۲–۱۹،۱۹،۱۹،۱۹،۱۹،۱۳۲۰، ۲۳، ۳-۲-۱/۳۲۳،۲۳/۳۲۴

<sup>(</sup>r) كتاب عاضر تعليقات ١٠٥/٣١٣ (٣) ايضاً

خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہان کے بیٹے خواجہ محمد اعظم نے مرتب کیا اس میں ۱۹۰ مکا تیب ہیں، مکتوبات سیفیہ ایسا مجموعہ ہس میں حضرت خواجہ محمد معصوم کے معارف آئی کثرت سے درج ہوئے ہیں کہ اسے اگر مکتوبات معصومیہ کا ذیل قرار دیا جائے توضیح ہوگا(ا)۔

حضرت خواجہ کے اورنگزیب سے روابط اور صاحبز ادگان وخلفاء کے امرائے عصر سے تعلقات سے واقفیت کا ہم ترین ماخذیبی مجموعہ ہے(۲)۔ تعلقات سے واقفیت کا ہم ترین ماخذیبی مجموعہ ہے(۲)۔ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کی تصحیح سے حیدر آباد سندھ سے طبع ہو چکا ہے۔ وسیلۃ القبول

وسیلة القول حضرت ججة الله محمد نقشیند ثانی (۱۰۳۴-۱۱۱۵ه/۱۹۲۵-۲۰۰۹)

بن حضرت خواجه محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے جسے مولانا عماد الدین محمد نے
وسیلة القول الى الله والرسول (صلی الله علیه وسلم) کے تاریخی نام سے مرتب کیا یعنی اس نام
کے اعداد سے اس کا سال تدوین ۱۱۱۵ه/۲۰۰۵ اور آمد ہوتا ہے اور اس سال حضرت ججة
الله کا وصال ہوا۔

حضرت خواجہ کے احوال کے سلسلے میں وسیلۃ القبول ایبا ماخذ ہے جس میں حضرت خواجہ کے احوال کے سلسلے میں وسیلۃ القبول ایبا ماخذ ہے جس میں حضرت خواجہ کے بارے میں گئی اہم امور کی عقدہ کشائی ہوتی ہے (۳) صاحبز ادگان وخلفاء کے اور آخر ایب اور امرائے وقت سے روابط کی بہت میں مثالیں اس مجموع میں ملتی ہیں، کتاب اور آخر امرائے وقت سے روابط کی بہت میں مثالیں اس مجموع میں ملتی ہیں، کتاب

<sup>(</sup>۱) کتوبات سیفید ۱، ۲، ۳،۵/۳۱، ۱۰/۱۲/۱۰ ۱۲/۱۲/۲۰،۵۲/۳۳، ۲۳/۲۲، ۲۰۱/۲۰، ۲۰۱/۲۰، ۲۰۱/۲۰، ۲۰۱/۲۰، ۲۰۱/۲۰، ۲۰۱/۲۰، ۲۰۱/۲۰، ۲۰۱/۲۵۱، ۲۰۱/۲۵۱، ۲۰۱/۲۵۱، ۲۰۱/۲۵۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱، ۲۰۱/۲۰۱،

<sup>(</sup>۲) رک مقدمه کتاب حاضر" حضرت خواجهاوراورنگزیب" و" بنائر حضرت مجددالف ثانی اورنگزیب کی مصاحبت مین" وغیره -

<sup>(</sup>r) وسيله ا/۱-۲ (عريضي بنام حضرت خواجه)،۱۲۲ / ۱۳،۲۷۹/۲،۱۳۱ /۱۳،۲۷۹/۲۰۱۲ (۲۹/۳۹،۳۱

حاضر كے مقد ماور تعليقات ميں ان اموركي تفصيلات درج كي كئي ہيں۔

وسیلۃ القبول دوحصوں میں ہے۔ پہلے میں ۱۲۸ مکاتیب اور دوسرے میں ۱۸۸ مکتوبات ہیں ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کی تھیجے سے سندھ یو نیورٹی سے ۱۹۲۳ء میں شائع ہوا جس کی مولا ناعبداللہ جان فاروتی نے دوبارہ تھیج کی ان کا مرتبہ طویل صحت نامہ دوسری جلد کے آخر میں منسلک ہے۔

گلثن وحدت

یہ حفرت شخ عبدالا حدوحدت بن حفرت خواجہ محرسعید کے ملتوبات کا مجموعہ ہے جس
کے جامع شخ محمد مراد ننگ تشمیری (۱) (۱۰۵۷–۱۳۱۱ه/ ۲۹۲۱–۱۷۱۸ء) ہیں چونکہ
حفرت وحدت اپنے والدگرا می حفرت خواجہ محرسعید کے وصال ۲۰۱۱ء کے بعد
حفرت خواجہ محمد معموم سے منسلک ہو گئے شخے اس لئے اس مجموعہ میں حفرت خواجہ سے
متعلق بھی اہم موادموجود ہے (۲) گلشن وحدت مولا ناعبدالله جان فارد تی مدظلہ (۱زاولاد
مولف مقامات معمومی ) نے مرتب کیااور ۱۹۲۱ء میں ادارہ مجدد یہ کرا پی نے شاکع کیا تھا،
مولف مقامات معمومی ) نے مرتب کیااور ۱۹۲۱ء میں ادارہ مجدد یہ کرا پی نے شاکع کیا تھا،
مولف مقامات معمومی میں حضرت وحدت کے وصال ۱۲۱۱ه/ ۱۲۱۲ء کے بعد کے بعض مکا تیب
صاحبز ادگان بھی شامل ہیں ایک مکتوب از شخ ابو حنیف بن حضرت وحدت پرسال تحریر
صاحبز ادگان بھی شامل ہیں ایک مکتوب از شخ ابو حنیف بن حضرت وحدت پرسال تحریر
مددد ۱۲۸ درج ہے (۳)۔ جس سے قیاس کیا جاسکا ہے کہ جامع شخ محمراد نے یہ مجموعہ
حدود ۱۲۸ الے/۱۷ الے/۱۷ الے میں مرتب کیا ہوگا۔

ظوابرالسرائر

" بيميال محمر عمر چيکني پشاوري (ف-١١٩٠ه/١٤٧١ء) کي تاليف ہے، جوحفزت شخ

<sup>(</sup>۱) شیخ محمد مراد کشمیری کے حالات کے لئے ملاحظہ ہومقدمہ کہذا" تحفۃ الفقراء وحسنات المقر بین"چونکہ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب شیخ محمد مراد کے حالات ہے واقف نہیں تھے لیکن نہ تو انہوں نے گلشن وحدت کے مقدے میں جامع کے بارے میں کچھکھااور نہ ہی تعلیقات میں۔

<sup>(</sup>۲) بعض اشارات و اقتباسات کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب عاضر ۱۱/۱۱–۱۱،۱۳۰ ۱۳۰، ۲۲–۲۲، ۲۲–۲۲، ۱۲۸/۱۱۰ میلئن دحدت ۱۲۸/۱۱۱

سعدی لاہوری (۱۰۳۳–۱۰۸ه مر ۱۲۲۱–۱۲۹۹ء) خلیفهٔ حضرت شیخ آدم بنوزی (۱۰۵۳ه/ ۱۲۳۳ء) کے احوال وملفوظات پرمشمل ہے، اس کتاب میں ضمناً سلسلهٔ نقشبندى يجدديد كى بهت كى روايات درج بي،جن كے راوى ثقة حضرات تھے،ان روايات ے اس سلسلہ کی تاریخ اور تعلیمات پروشی پڑتی ہے، اس میں کئی ایسے اصحاب کا تذکرہ ہے جوحفرت خواجه محممعصوم سربندي كے صلقهُ احباب سے تعلق ركھتے تھے، صاحب مقامات معصوی نداس اہم کتاب سے واقف تصاور نہ ہی اس میں مندرج روایات ان تک کسی اور ذر بعہ ہے پیچی تھیں، اس میں ایک مولانا تلا کا ذکر مستقل عنوان کے تحت کیا گیا ہے اور لکھا ہے کہ وہ حضرت خواجہ محم معصوم کے مرید تھے اور سورہ کوسف کی تفییر صبح پنجابی زبان میں لکھی(ا)،ظواہر پہلی کتاب ہے جس میں خواجہ محمد معصوم سر ہندی اور پینخ آ دم بنوڑی کے مرید وخلیفہ وسوائح نگارمولا نامحمرامین بدخشی کے بارے میں بیدورج ہواہے کہ وہ مکہ مکرمہ ہے مصر گئے تھے اور وہیں ان کا انتقال ہو گیا تھا (۲) ظواہر کے مولف میاں محمر جمکنی ایک ذی علم بزرگ تھے اور کئی اہم دینی وعرفانی کتب کے مولف تھے انہوں نے یہ کتاب ١١١١ه/٥٠٠١ه مين تالف كي (٣)

مواهب القيوم في تائيدالاحمد والمعصوم

یہ میاں شاہ فی الحال بن شخ محمد اشرف بن خواجہ محمد معصوم سر ہندی کی تالیف ہے حضرت محمد دالف ٹانی کی تائید میں بہت سے رسائل لکھے گئے تھے ان میں سے مواہب القیوم ایسا رسالہ ہے جو حضرت مجدد الف ٹانی پر اعتراضات کے ساتھ خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات و معارف پر اعتراضات کے مولف خود وضاحت کرتے ہیں:

<sup>(</sup>١) ظوابرنسخ كوباث ٢٥٥

<sup>(</sup>r) تفصیل کے لئے مقدم عاضر کاعنوان حیات خواجہ محمعصوم کے مآخذ" نتائے الحرمین "ملاحظہ کریں۔

<sup>(</sup>٣) میان محمر عمر چکنی پر پروفیسر محمد طنیف نے پی ایج ڈی کا مقالہ لکھا ہے جو شائع ہو چکا ہے۔ اس میں میاں صاحب کے احوال وآ ٹارکومتعارف کروایا ہے۔ میاں چپکنی کی دوسری اہم کتاب خزینة الاسرار بھی قابل توجہ ہو مولف کے دونر نامچکی مانند ہے۔ (فہرست مشترک ۱۱/۹۳۸)

نحمدك يا من جعل علماء هذ الامة المرحومة كا لانبياء ..... اما بعد فيقول العبد المتقر الى الله الملك المتعال محمد يونس الشهنشاه في الحال بن اعلم العلماء و اكمل الاولياء الشيخ محمدن الاشرف سلمه الله سبحانه لمارايت مكتوبات الامام الهمام ..... عروة الوثقي ..... و فيها انوار حقيقة القرآن و الكعبة الحسناء و فيها بيان كمالات النبوة والرسالة و فيها ..... و وقعت فيها عبارته يفهم منه المساوات بمرتبة بعض الصحابة رضى الله عنه في عنهم لبعض الاشخاص هذالامة حيث قال رضى الله عنه في مكتوباتة من كان له مقام السابقية الينا بطريق التواتر ان المجدد و اولاده الكرام و خلفاء العظام كا نوا على هذه العقيده ..... فاردت ان اكتب لقول المجدد شرحاً مختصراً ..... وسميتها بمواهب القيوم في تائيد الاحمد و المعصوم .....

ال اقتبال میں مولف نے اپنے والدگرامی حضرت خواجہ محمد انثرف (ف1110ھ) کے نام کے ساتھ'' سلمۂ اللہ سبحانہ'' لکھا ہے جس سے واضح ہے کہ انہوں نے بید سالہ اپنے والد بزرگوار کے وصال ۱۱۱۸ھ سے پہلے تالیف کیا تھا۔

مولف اپنے خال اکرم مولا نامحمر فرخ بن خواجہ محمد سعید کے شاگرد تھے(۱)۔ مولف اس سے قبل حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے'' مکتوب براعتراضات حضرت مجدد'کے جواب میں ایک مستقل کتاب'' ججة الحق فی دفع اعتراضات شیخ عبدالحق''کے نام لکھ بچکے شخ شاہ فی الحال کی یہ دونوں کتابیں بہت وقع اور علمی تحقیقات کی حامل ہیں۔

مواہب القیوم عربی نثر میں ہے اور اس قابل ہے کہ اسے مرتب کر کے شائع کیا روں

<sup>(</sup>۱) شاه في الحال: مواهب القيوم بنطى نعيرٌ قندهار ١٤

<sup>(</sup>۲) شیخ شاہ فی الحال کے حالات اور تالیفات کے خطی شخوں کی تفصیل کے لئے کتاب حاضر کے تعلیقات ۲۳۳۲/ ۱۹-۰ ملاحظہ سیجئے۔

مقامات حضرات خمسه

یه کتاب شخ محمه مادی (۱) بن حضرت مروح الشریعت محمر عبیدالله بن حضرت خواجه محمد معصوم کی تالیف ہے، حضرت خواجه محمد معصوم کے احوال کے سلسلے میں یہ بہت اہم ماخذ ہے، یضخیم وجمیم کتاب پانچ جلدوں پر مشتمل ہے۔ جلداول درحالات حضرت مجد دالف ثانی قدس سرہ جلد دوم دراحوال ومنا قب حضرت خواجه محمد سعید جلد سوم دراحوال حضرت خواجه محمد معصوم جلد چہارم دراحوال ومقامات والدخود حضرت مروح الشریعت جلد چہارم درحالات باتی اولا دحضرت مجد دالف ثانی (۲)

حضرت شیخ عبدالا حدوحدت بن حضرت خواجه مجرسعید کے حالات جلد دوم میں حضرت خواجه مجرسعید کے حالات جلد دوم میں حضرت خواجه مجرسعید کے حماوی ہیں جو خواجه مجرسعید کے حماوی ہیں جو ایک مستقل جلد سے کم نہیں ہیں ای طرح شیخ بدلیج الدین (نواسۂ حضرت خواجه مجرسعید) کے حالات ۲۸-اجزامیں کھمل کئے ہیں (س)۔

مولف نے اپنی زندگی کے جالیس سال اس کتاب کی تالیف پرصرف کئے تھے(ہ)۔ گویا حضرات مجددیہ کے احوال ومعارف پر بیسب سے مفصل کام ہے لیکن افسوس کہ تا حال ہمیں اس کے کسی خطی نسخے کاعلم نہیں ہے۔

مولف روضة القيوميه نے اس كتاب كا نام كواكب دربيكها ب(۵) جبكه صاحب

<sup>(</sup>۱) شیخ محمد بادی (ف ۱۱۲۳ه) کے حالات کے لئے ویکھئے کتاب حاضر پر ہمارے تعلیقات ۲۲۳

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢١/٣ (٣) كتاب حاسر (مفتاح ثاني)

<sup>(</sup>۳) ایننا (شیخ محمہ بادی کی مجددی حضرات کے حالات ومعارف پر حسب ذیل کتب بھی قابل توجہ ہیں: ججۃ الاحوال، ترویجیہ (درحالات حضرت مروج الشریعت)، تجدیداحوال (دراثبات تجدید)، رسالہ درخالفین حضرت مجدداور خزنیۃ المعارف (مکتوبات حضرت مروج الشریعت) (رک تعلیقات کتاب حاضر ۲۰–۱۹/۳۲۲) (۵) کمال الدین محمراحیان: روضة القیومیہ ۲۱/۳

مقامات معصوی نے بتایا ہے کہ اس کی ایک جلد کو اکب دریہ ہے(۱)۔ان دونوں موفقین نے اس اہم کتاب سے بھر پور استفادہ کیا ہے، مقامات معصوی کے مقابلہ میں روضة القیومیہ میں اس کے زیادہ اقتباسات ملتے ہیں۔

تحفة الفقراء

بیشخ محرمراد نگ کشمیری کی تالیف ہے، اس کی خصوصیت بیہے کہ مولف نے اس میں صرف ایسے مشاکخ کا تذکرہ کیا ہے جن سے مختلف اسفار کے دوران ملاقات ہوئی اور کشمیر کے قیام کے دوران جواصحاب مولف سے ملے یا مولف ان حضرات سے ملاقات کے لئے خود گئے ، مولف نے گئی اصحاب سے ان کے حالات ان کی اپنی زبانی درج کئے ہیں، پھران معاصرین کے بارے میں مولف کے مشاہدات و تاثرات بھی نہایت قابل توجہ ہیں ان میں علاء ، صوفیہ شعراء اورام راء وغیرہ بھی شامل ہیں۔

حضرت شاہ محمہ یجی بن حضرت مجد والف ٹانی ، حضرت وصدت اور حضرت خواجہ محم معصوم قدس سرہ کے چھے کے چھے صاحبر ادگان سے مولف کی ملا قات ان کے نہایت قابل توجہ حالات ، حضرت خواجہ کے بعض اکا برخلفاء سے مولف کی ملا قاتوں کا ذکر اور ان کے احوال کے بار سے میں نہایت اہم اور ایسی اطلاعات دی ہیں جن سے دیگر عصری مآخذ خالی ہیں ، ہم نے کتاب حاضر کے مقد سے اور تعلیقات میں اس نادر ماخذ سے بھر پور استفادہ کیا ہے۔
نے کتاب حاضر کے مقد سے اور تعلیقات میں اس نادر ماخذ سے بھر پور استفادہ کیا ہے۔
اس میش قیمت تذکرہ مردم دیدہ یعنی تحفظ الفقراء کی تسوید کے بعد بھی مولف اس میں اضافے کرتے رہے ، شیخ محمد مراد معروف بہ پوشہ تنکو کا سال وفات ۱۲۲ الدرج کرنے کے بعد کھا ہے کہ بعد تسوید ایس رسالہ ..... از مردم چیااز ایزای کشیدہ ای طرح میر محمد افضل کا سال وصال ۱۱۲۳ھ درج کرتے ہوئے لکھا ہے بعد تسوید ایس رسالہ ..... قضا کا سال وصال ۱۱۲۳ھ درج کر آغظم دیدہ مری نے لکھا ہے کہ مجھے حضرت مولف نے مورخ نگر خواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے لکھا ہے کہ مجھے حضرت مولف نمود (۲) مولف کے سوانح نگار خواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے لکھا ہے کہ مجھے حضرت مولف

<sup>(</sup>۱) كتاب ماضر (ليكن ص ٨٨ مين اس كانام كواكب دريدواضح طور برلكوديا )

<sup>(</sup>٢) تخذ ٢٠١ (تفعيل كے لئے و كھے تخذ الفقراء پر ہمارامفعل مقدمہ)

نے علم دیا تھا کہ اس کی ترتیب نو کروچنانچ میں نے ان کے وصال اساا ھے بعدیام کیا: ترتيب رساله مذكوره رااي راقم بامرآ تخضرت بعدوصال ايثال مجدد ساخته (۱)

یه شخ محرمراد ننگ تشمیری (۱۰۵۷-۱۳۱۱ه/ ۱۲۴۷-۱۷۱۸ء) بن مفتی محمد طاہر تشمیری کی تالیف ہے۔مولف ذی علم بزرگ اور حضرت وحدت سر ہندی کے خلیفہ اور ۳۸ كتابول كےمولف تھے، جن میں كتاب تحقیقات، رسالہ اسرار وحدت ملح الفریقین درمنع تكفيرموحدين، تخفة الفقراء، فوائد رضائيه ( دراحوال شاه على رضا فاروقى سر ہندى ) بتجرهٔ بنج طريقه، گلثن وحدت ( مكتوبات حضرت وحدت )، رساله ردمنكران حضرت مجد د الف ثانی اوررسالہ بیان طریقت کا موضوع سلسلہ نقشبند ہی تاریخ وتعلیمات ہے ہے (۲)۔ سے محرمراد تشمیری کی تالیفات میں اہم ترین کتاب حسنات المقر بین ہے جس میں

خلفائے راشدین رضوان الله علیم اجمعین سے لے کرمولف نے اپنے مرشد حضرت وحدت سر ہندی تک بزرگان سلسلۂ نقشبندیہ مجددیہ کے احوال و افکار بیان کئے ہیں۔مولف تخفة الفقراء كے مقدمے میں لکھتے ہیں كماس كى تحميل (حدود ١١٢٠ه) سے پندرہ سال قبل

حنات المقربين تالف كى، لكصة بن:

پیش ازین بمدت پانزده سال کتاب حسنات المقر بین در تفصیل احوال حضرات عالى درجات نقشبنديه احمديه ازحضرات خلفاء اربعه رضوان التاعليهم اجمعين تااسم سای مرشد بزرگوار دامت برکانه تالیف یافته و حالات اولاد احفاد حضرت مجد دالف ثانی قطب ربانی سلطان شخ احمد سر ہندی فاروقی قدس سرہم بہ شرح و بسط مرقوم شده ..... (٣)

<sup>(</sup>۱) فيض مراد - ۸ م قلمي (٢) شخ محمراد كشميرى كے طالات كے لئے و يكھنے مارا مقالہ شخ محمرمراد ننگ تشمیری (شامل رساله نور اسلام شرقیور ، اولیائے نقشبند نمبر - نیز فیض مراد ( درحالات شیخ محمراد ) ازخواجه محداعظم دیده مری قلمی ، تاریخ کشمیراعظمی ) (٣) تحفة الفقراء ، ملى ورق ١-٢

مولف کے خلیفہ تامدار خواجہ محمد اعظم دیدہ مری (مولف تاریخ تشمیر اعظمی) لکھتے یں:

حنات المقربين در احوال مثائخ سلسلهٔ نقشبنديه كه دراصل شجرهٔ ايل طريقه است مع بيان مفت پشت مشائخ حضرات احمديهٔ فاروقيهٔ خود كه علت غائی آل تاليف است ،قريب يانزده بزاربيت .....(۱)

مولف نے مندرجہ بالا اقتباس میں بیان کیا ہے کہ انہوں نے تخت الفقراء کی تالیف سے بندرہ سال پہلے حسنات المقر بین کی تحییل کر لی تھی ، تخفۃ الفقراء کا ہمارا مرتب کردہ متن السے خطی ننج پر مبنی ہے جو ناقص الآخر ہے۔ مولف نے دو مقامات پر احوال اولیاء کے دوران لکھا ہے کہ بعد تسویدایں رسالہ در ۱۲۱۲ ہوتا ہو ۱۲۳ ہوتا ہے تفقائم وزر ۲) اگر قیاساً تحفۃ الفقراء کی تسوید ۱۲۰ ہوتا ہوتا ہے بندرہ سال پہلے تالیف ہونے والی حسنات المقر بین کے تسوید ۱۲۰ ہوتا ہے ہوتا ہوتا ہوتا ہے کہ کاسال تالیف حدود ۵۰ ااھ ۱۲۹۳ء موتا ہے ہوتا ہے لیکن یہ بات قرائن کے خلاف ہے۔

حنات المقربین کا ایک خطی نسخه لین گراڈروس کے سرکاری کتابخانے میں ہے(۳) اس کتابخانے کے فہرست سازنے اس کا سال تالیف ۱۱۲۵ھ درج کیا ہے جو ندکورہ بیانات مولف کی روشن میں غلط محض ہے۔

مولف نے منقولہ بالا بیان میں وضاحت کی ہے کہ حسنات المقر بین میں جن شخصیات کے حالات درج کئے گئے ہیں ان میں آخری بزرگ مولف کے مرشد حضرت وحدت ہیں مولف نے وہاں ان کے نام کے ساتھ'' دامت برکانہ'' لکھا ہے جس سے واضح ہے کہ انہوں نے یہ کتاب حضرت وحدت کے حین حیات لکھنا شروع کی ۔لیکن معلوم ہوتا ہے کہ مولف مدتوں اس کی تالیف میں مصروف رہاوراس میں اضافات کرتے رہے ۔ کیوں کہ دریا فت شدہ ناقص ننے میں حضرت وحدت کا سال وصال ۲۱۱ احددج ہوا ہے اس سے

<sup>(</sup>۱) فيض مراد، قلمي درق ۲۸

<sup>(</sup>٢) مقدمه حاضر بمين فصل " تحفة الفقراء"

<sup>(</sup>٣) فهرست لينن كراد - مخطوط نمبر ١٠٠ ف ١٣٨ – ١٥٠

ظاہر ہے کہ مولف اس سنتک اس میں اضافہ کرتے رہے۔

حنات المقربين كے مولف شخ محمد مراد كشميرى سلسلة نقشبنديہ كے ذي علم مولفين ميں سے تھے۔ كئى مرتبہ كشمير سے سر ہند حاضر ہوئے ، لكھا ہے حضرت وحدت سے تقريباً بچاس سال كاتعلق خاطر (فراق وصحبت) رہا(۱) مولف اس خانواد ہے كى بہت كى روايات كے امين تھے، خواجہ محمد ہاشم كشمى اور ملا بدرالدين سر ہندى كى كتابوں كى طرح شخ محمد مراد كشميرى كى تاليفات كربھى اعتاد كا درجہ كامل حاصل ہے۔

گلزاراسرارالصوفیہ

یہ کتاب آغرخان دیدہ مغل کی تالیف ہے وہ تشمیر کا ناظم تھا ۱۳ ۱۳ اور ۱۷ کا والد داخل ہوالیکن زیادہ عرصہ وہاں رہ نہ سکا، ۱۲۰ اھ/ ۲۲ اور ۲۲ اور اس کا والد امام قلی آغر خاطب بہ آغر خان (ف۲۰۱۱ھ/ ۱۲۹۰ء بھی اور نگزیب کے اکابرامراء میں سے تھا، اس کا فرزنداور کتاب گزار اسرار کا مولف فارسی کا شاعر بھی تھا اور دیدہ تجلص کرتا تھا، شعراء کے تذکرہ نویسوں نے اس کے کلام کی خوبیاں بیان کی ہیں (۲) صوفیہ کے تذکروں میں اسے عربی، فارسی، ترکی اور ہندی زبان کا بھی شخور بتایا گیا ہے (۳)۔

دیدہ مخل حضرت خواجہ محمد زبیر سر ہندی (ف ۱۵۲ه / ۱۵۰ه) کا مرید تھا،اس نے مشاکُخ نقشبندید کے حالات پر ایک کتاب بھی تالیف کی تھی دراصل انڈیا آفس لا بسریری مشاکُخ نقشبندید کے حالات پر ایک کتاب بھی تالیف کی تھی دراصل انڈیا آفس لا بسریری لندن میں گلزار اسرار الصوفیہ کے نام سے جومخطوطہ ہے (۴) وہ وہ ی کتاب ہے جس کا ذکر روضة القیومیہ میں ہے (۵) شیخ قطب الدین (۲) بن شیخ محمد باقر لا ہوری نے اس کتاب روضة القیومیہ میں ہے (۵) شیخ قطب الدین (۲) بن شیخ محمد باقر لا ہوری نے اس کتاب

<sup>(</sup>۱) حنات المقربين ۱۲۳ - ب، ۱۲۳ - ۱ (ای مخطوطے کے دریافت شدہ اوراق کوہم نے تحفۃ الفقراء کے ساتھ بطور ضمیر شمیر ا / ۲۳۳ - ۲۳۸ - ۲۳۸ بطور ضمیر شمیر ا / ۲۳۳ - ۲۳۸ بطور ضمیر شمیر ا / ۲۳۳ - ۲۳۸ میر ا

<sup>(</sup>٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٠٥/٣

<sup>(4)</sup> I. O. Ethe. No. 1901. (Cat. Persian Mss. India offic lib. pp. 1055-56)

<sup>(</sup>۵) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٠٥/٥

<sup>(</sup>١) مقامات معصوى (تعليقات ٥٥ م/١١-١١)

کے سال پھیل سم ۱۱ اھ پر کئی مادہ ہای تاریخ تجویز کئے تھے جواس مخطوطہ میں موجود ہیں۔ اس کا آغاز اس طرح ہوتا ہے:

ی گویداحقر جزوکل دیدهٔ مغل .....این رساله را گلزاراسرارالصوفیه نام نهاده ..... احوال با حال مظهر الجمال ..... پیرفقیر حضرت شاه نظام الدین قدس الله سره العزیز را آنچه درحوصلهٔ این جمجوصله گنجد و دیده و دریا فته نوشته و باعث تالیف و تصنیف آرزوی این گلزار اسرار صوفیان کلمات و حالات ایشان ست .....این رسالهٔ مبارکه رامشمل برچهار باب گردانیدم .....

اس کتاب کے پہلے تین ابواب میں تصوف وسلوک کی حقیقت و ماہیت بیان کی گئے ہے صوفیہ کرام کے اقوال و معارف سے دلائل و براہین جمع کئے گئے ہیں، اس کے چوتھے ہاب میں مولف نے اپنے شجر و طریقت میں شامل مشائخ کے احوال لکھے ہیں، خصوصا اپنے شخ شاہ نظام الدین (خلیفہ شخ سعدی لا ہوری خلیفہ شخ آ دمی بنوڑی خلیفہ حضرت مجد دالف ثانی کی اولا داور ثانی ) کے حالات تفصیل سے بیان کئے ہیں، آخر میں حضرت مجد دالف ثانی کی اولا داور آپ کے صاحبر ادگان کے احوال اجمال سے تحریر کئے ہیں پھران کے خلفاء کے حالات کو بھی احاط تحریر میں لایا گیا ہے۔

گزار اسرار صوفیہ میں مولف نے حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کے حالات ہوئی محبت، اور عقیدت کے ساتھ لکھے ہیں اگر چہ نئے نکات بہت کم ہیں لیکن قریب العہد ہونے کی وجہ سے اس کے بیانات قابل توجہ ہیں اس کے مولف کے والدامام قلی آغر خان غالبًا حضرت خواجہ محمد معصوم کے عقیدت مندوں میں سے ہوں گے مولف نے خواجہ محمد زہیر سر ہندی کے حالات بھی تحریر کئے ہیں۔

ضرورت ہے کہ شخ محمہ ہادی (صاحب مقامات حضرات خمسہ ) میرصفراحم معصوی (مولف مقامات معصوی)، شخ محمہ مراد کشمیری، دیدہ مغل (مولف گلزار اسرار)، شخ محمه محمر چمکنی (صاحب ظواہر)اور کمال الدین احمداحیان (مولف روضة القیومیہ) کی درج کردہ روایات کوتقابل اور روایت و درایت کے اصولوں کے مطابق پر کھا جائے اور ان کی بنیاد پر جدید تحقیقی تقاضوں کے مطابق کام ہو۔

مقامات حضرت خواجه محممعصوم

یے شخ شاہ فی الحال (محمہ یونس) بن خواجہ محمہ اشرف بن حضرت خواجہ محمہ معصوم کی تالیف ہے، مقامات معصومی کے مولف نے وضاحت کی ہے کہ ہماری اس کتاب کی تالیف ۱۳۳ ھے ہندسال پہلے شخ شاہ فی الحال نے حضرت خواجہ کے احوال ومنا قب پرایک کتاب لکھ کر مجھ سے پہلے میسعادت حاصل کرلی ہے قیاس ہے کہ حدود • ۱۱۳ ھے کوشاہ فی الحال نے میک ایونٹاہ فی الحال نے میک تاب تالیف کی ہوگی ، روضة القیومیہ میں ہے:

يك تاريخ دراحوال حضرات احمد بيمعصومية صنيف كرده

ہماراخیال ہے کہ اس کتاب سے صاحب روضۃ القیومیہ کی مرادیمی مقامات حضرت خواجہ ہے، اس کے شروع میں حضرت مجد دالف ٹانی اور آپ کی دیگر اولا دیے حالات ہوں گے اور باتی زیادہ تر مواد حضرت خواجہ کے متعلق ہوگا۔

ہمیں تا حال اس کتاب کے کسی خطی نننے کے وجود کاعلم نہیں ہے۔

مقامات خواجہ محمم معصوم، مقامات معصومی اور روضة القیومیہ چند سالوں کے فرق سے تالیف ہوئی ہیں، ان متیوں کی اہمیت مسلم ہے۔ شیخ شاہ فی الحال کی کتاب ضرور تلاش کرنی حائے۔ عالی کے سام کے سے عالی کا بیاب مسلم ہے۔ شیخ شاہ فی الحال کی کتاب ضرور تلاش کرنی حائے۔

روضة القيوميه

روضة القيوميه كے مولف ابوالفيض كمال الدين محمد احسان حضرت خواجه محمد معصوم بن حضرت محدد الف ثانی قدس سر ہما كی اولا دمیں سے تھے(۱) قيوم رابع خواجه محمدز بيرسر ہندی ثم دہلوی کے خلیفہ اور سلسلہ مجدد بير سے متعلق كئی اہم كتابوں كے مولف تھے۔ جن میں

<sup>(</sup>۱) روضه ۱/۲/۱ عنی محمداحسان بن شیخ حسن احمد بن شیخ محمد بادی بن مروج الشریعت محمد عبیدالله بن حضرت خواجه محمد معصوم

روضة القيومية اہم ترين كتاب ہے۔ يه كتاب جار جلدوں پرمشمل ہے، ركن اول ميں حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی ركن دوم میں حضرت خواجہ محرمعصوم ركن سوم میں حضرت خواجہ محرمعصوم ادر ركن چہارم میں حضرت خواجہ محرمعصوم اور ركن چہارم میں حضرت خواجہ محرمعصوم اور ركن چہارم میں حضرت خواجہ محرمعصوم اور ركن چہارم میں حضرت خواجہ محرفق شبند ثانی کے حالات ہیں۔ زبیر بن شیخ ابوالاعلیٰ بن حضرت ججة الله محرفق شبند ثانی کے حالات ہیں۔

مولف کے والد ابوالعباس بدرالدین حسن احمد (۱۰۹۰-۱۳۹۹هم/۱۲۵۹-۱۳۷۱ء) عالم و عارف بزرگ تصے روضة القیومیہ میں مولف نے کئی اہم روایات ان سے نقل کی بیں (۱)۔

مولف کے داداابوالحن شخ محمہ ہادی (ف ۱۱۲۳ ہے) ذی علم بزرگ اورسلسلہ نقشبندیہ کے بارے میں اہم ترین کتابوں کے مولف تھے جن میں پانچ جلدوں میں ضخیم وجمیم تذکرہ حضرات مجددیہ بھی شامل ہے، یہ تذکرہ چالیس سال کی محنت سے تالیف ہوا جس کا نام کواکب دریہ ہے، اس کے علاوہ ان کی مندرجہ ذیل تالیفات کے نام ملتے ہیں:

١- جة الاحوال (درحالات مشاكح خود)

٢- ترويجيه (احوال حضرت مروح الشريعت)

٣- تجديداحوال (درا ثبات تجديد حضرت شيخ احدسر مندى مجدد الف ثاني)

٣- رسالهرد مخالفين حضرت مجدد الف ثاني

٥- بسم الله الرحمن الرحيم كي تفيير

٢- رساله درجواب شبهات درباره تصوف

- 2- نصوص الدقائق بجواب نصوص الحقائق

٨- خزينة المعارف ( مكتوبات حضرت مروح الشريعت محم عبيدالله)

٩- رساله في قرأت خلف الامام (٢)-

روصة القيوميه كے مولف زندگی بھرائي داداكی طرح تصنيف و تاليف ميس مصروف

<sup>(</sup>۱) روف ۱۱۰-۲۰۸/۲

<sup>(</sup>۲) مقامات معصوى، تعليقات ۱۲/۱۸-۱۸/۳۲۲ (۲)

رہے اسااہ / ۱۵ اء میں مولف اپ والد کے ہمراہ دبلی جاکر حضرت خواجہ جمدز بیر قدی مرہ سے بیعت ہوئے (۱) اس سے پہلے مولف سر ہند میں رہتے تھے ان کے جداعلیٰ شخ محمہ ہادی سر ہند سے تمیں کیل کے فاصلے پر ایک گاؤں میں رہائش رکھتے تھے (۲) مولف چودہ سال تک حضرت خواجہ محمہ زبیر کی خدمت میں رہے پھر انہوں نے مولف کو بھرا انہوں نے مولف کو بھرا انہوں نے مولف کو جودہ سال تک حضرت خواجہ محمہ زبیر کی خدمت میں رہے پھر انہوں نے مولف کو جانے کا ۱۳۵ میں خلافت دے کر نواب علی محمہ خان کے علاقے (کھیر اور آنولہ) جانے کا تھم دیا ،مولف نے خودکھا ہے نواب علی محمہ خان میرا نہایت مخلص دوست تھا، میری مجذوبیت کے زمانے میں اس سے ملاقات ہوئی تھی ،حضرت خوداسے '' برادر مہر بان' کھا کہ و بیت کے زمانے میں اس سے ملاقات ہوئی تھی ،حضرت خوداسے '' برادر مہر بان' کھا کہ و تتے ہوں کہ ایوں کی تلہٹی میں تھے (۲) ۔ یہ وہ بی علاقہ ہے جہاں نواب علی محمہ خان کا کے وقت کوہ کمایوں کی تلہٹی میں تھے (۲) ۔ یہ وہ بی علاقہ ہے جہاں نواب علی محمہ خان کا گئے ہوئے تھے (۲) ۔

۱۵۰ اه/۱۵۰ – ۱۷۳۷ میں وزیر رعایت خان اور سادات بارہہ بعنی سیف الدین خان کے درمیان کھکش میں جب علی محمد خان نے وزیر کی مدد کی اور وزیر کے سیف الدین خان کے درمیان کھکش میں جب علی محمد خان کی جنگ میں شکست بھائی ظہیر الدولہ عظیم الله خان (۷) کے ساتھ مل کرسیف الدین خان کی جنگ میں شکست کھائی اور قبل ہوا (۸) تو مولف روضة القیومیہ اس جنگ میں علی محمد خان کے متوسل کی حیثیت سے شریک تھے، جب فریقین میں جنگ کا آغاز ہوا تو مولف نے دونوں فریقوں پر حیثیت سے شریک تھے، جب فریقین میں جنگ کا آغاز ہوا تو مولف نے دونوں فریقوں پر توجہ کے بعد علی محمد خان کوخوشخری دی کہ عالم کشف میں تمہاری فتح معلوم ہوئی ہے، مولف علی توجہ کے بعد علی محمد خان کوخوشخری دی کہ عالم کشف میں تمہاری فتح معلوم ہوئی ہے، مولف علی

<sup>(</sup>۱) روضه ۱۰۲/۳-۱۰۸ (سال اول قومیت خواجه محمدز بیر ۱۱۱۳+۱=۱۳۱۱ه)

<sup>(</sup>۱) الينام/ ۱۳۱ (۲) الينام/ ۱۳۵ - ۱۳۹ / ۱۳۹ (۲)

<sup>(</sup>١) ايضاً ١١٠/ ١١٥ (٥) حيات حافظ رحمت خان ٢٠٠ - ١١ (١) روضه ١١/١١

<sup>(2)</sup> ظہیرالدولہ عظیم خان بہاور مجاہد جنگ بن ظہیرالدولہ رعایت خان بن میر بہاءالدین بن عالم شیخ قرشی تمیں صدیقی سمرقندی (ف2011ھ/ ۴۳/۲۰۱۹)، حالات کے لئے دیکھئے تاریخ محمدی ۱۲۵

بر (۸) ای جنگ کی تفصیل کے لئے دیکھئے: تاریخ محمدی ۹۹ مع تعلیقات عرشی ۱۱۱ورظہیرالدین ملک کی کتاب محمد شاہ کاعبد (انگریزی) ۲۷۷

محمد خان کے سید سالا راور اس عہد کے نامور روہ بیلہ سردار حافظ رحمت خان کے ساتھ اس جنگ ایک ہی مقام پر تھے مزید وضاحت کی ہے کہ میں اور حافظ رحمت خان ہی حضر ات مجد دید ایک ہی جگہ رہے تھے (ا)۔ نواب علی محمد خان کی طرح حافظ رحمت خان بھی حضرات مجد دید کا بہت معتقد تھا، جب سر ہند پر سکھوں کے قبضے کے بعد حضرات کا سر ہند میں رہنا دشوار ہو گیا تو حافظ رحمت خان نے حضرت شاہ عزت الله مجددی کو چھ ہزار روپ سفر کے خرج کے لئے بھیج کر سر ہند سے ہر بلی بلالیا(۲)۔ معلوم ہوتا ہے کہ مولف کونواب علی مجمد خان اور حافظ رحمت خان کی طرف سے کافی رقم بطور وظیفہ ملتی تھی اور موصوف ٹروت مند تھے (۳) مولف کے حضرت خواجہ محمد زیبر کے وصال ۱۱۵۲ھ/ ۳ سے اء کے ایام تک علی محمد خان کے علاقے میں ہی مقیم رہنے کا جبوت ان کے بیانات سے ملتا ہے (۳) قرب وصال کے آثار معلوم ہونے پر مولف اپنے گئر کر بیر کوسر ہند وفن کرنے کے لئے لئے جایا گیا تو مولف بھی ہمراہ تھے وہ پچھ عرصہ ان کے ملاتے میں وہ بلی حاضر ہو گئے تھے (۵) اور جب حضرت خواجہ مخد زیبر کوسر ہند وفن کرنے کے لئے لئے جایا گیا تو مولف بھی ہمراہ تھے وہ پچھ عرصہ ان کے علاقے میں جلے گئے (۲)۔

قیاس ہے کہ مولف علی محمد خان کی و فات ۱۱۲۳ھ/۹۹ ماء تک ان سے نسلک رہے ہوں گے۔

روضة القيوميكى تاليف سے پہلے مولف نے ١١٣٨ه اه ١٣٥ عيل حقائق قيوميت كے موضوع پرايك كتاب "كشف الحقائق مقامات قيوميت كام سے تاليف كى تھى، مولف نے وضاحت كى ہے كہ تاليف كے دوسال بعد ١٥٥٠ ه اه ١٣٤ عيل جب ميں فركورہ جنگ كے ميدان سے حضرت خواجہ محمد زبيركى خدمت ميں دبلى حاضر ہواتو يہ كتاب بيش كى انہوں نے اس پر نظر ثانى كى خود نام تجويز كيا مولف نے بتايا ہے كه "مقامات قيوميت" اور" ظہوراول "اس كى تاريخ تاليف كے دومادے ين :

<sup>(</sup>١) روضه ١/١٥١-١١ (كلصاً)

<sup>(</sup>٢) رك مقامات مظهري، مقدمه ٩ ٥٠-٥ ومقامات معصوى مقدمه "سر مندكى تبابئ"

<sup>(</sup>٣) روضه ١١١/ (١) اليفاء/١٥٠ (٥) اليفاء/١١١ (١) اليفاء/١١٦

میں نے اپن تصنیف کشف الحقائق مقامات قیومیت آنخضرت (خواجه محمد زبیر) کی خدمت میں پیش کی قرآن شریف کی تلاوت کے بعد ہر روز حیار ورق پر نظر ثانی کرتے تصحصرت خلیفة الله (خواجه محدزبیر) نے اس کتاب کے ق میں فرمایا کہ اس کتاب کے علوم ومعارف نہایت عجیب وغریب ہیں جنہیں اس سے پہلے کسی سے نے بیان نہیں کیا بیر حضرت مجدد الف ٹانی کے خاصة علوم ہیں جو ابھی تک تحریمیں نہ آئے تھے ، حق تعالی نے تم پرظا ہر کئے اور ان کاتحریر کرنامہیں یرموقوف تھا،اں نعمت کاشکر بجالا و کہ پروردگار نے تمہیں ابنائے جنس ہے متاز فرمایا ہے، چونکہ اس کتاب میں آپ نے متعلقہ حقائق ومعارف ظاہر کئے ہیں اور قیومیت کے عجیب وغریب علوم کا ذکر کیا ہے ہم اس کتاب کا نام کشف الحقائق مقامات قیومیت مقرر کرتے ہیں اس نام پر دعا خیر کی ، اس کی تاریخ "مقامات قیومیت" ہے نگلتی ہے اس واسطے اس کا بینام بھی قرار پایا، نیز اس کی تاریخ'' ظہور اول' سے برآمہ ہوئی ہے ....اس کتاب کی تصنیف سے پہلے آتخضرت کی توجہ سے بیاسرار مجھ پرظاہر ہوئے تھے جنہیں میں نے آتخضرت ہے بیان کیا تھااور آنجناب نے فرمایا تھا کہ بیمقطعات قر آنی کے اسرار ہیں حق تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے تم پر ظاہر کئے ہیں بہتر ہے کہ انہیں کتاب کی صورت میں لکھومیں نے حسب الارشاد کشف الحقائق مقامات قیومیت تصنیف كركة الخضرت كي خدمت ميں پيش كى .....(١) جب ميں نے كشف الحقائق مقامات قیومیت آنخضرت کی خدمت میں پیش کی تو بہت بہت پیند کر کے فر مایا کہ بیعلوم ومعارف ہزار ہا کرامتوں ہے بہتر ہیں اور اس کتاب کے حق میں فرمایا کہ اس ہے پہلے کسی ولی اللہ نے ان علوم ومعارف کو جو اسرار مقطعات قر آنی ہیں بیان نہیں کیا، واقعی پیعلوم ومعارف آنخضرت کے ہیں جو بذریعہ باطنی توجهاس مسکین کوالقافر مائے اور انہیں میں نے لکھ دیا.....(۲)

كشف الحقائق كے كسى نسخ كالمميں تا حال علم نہيں ہے۔

مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے حضرت خواجہ محمد زبیر کی وفات 1011ھ/ 121ء میں روضۃ القیومیہ کی تالیف کا آغاز کیالیکن 12۳۹ء کے دوسال بعد 100سال الحیل کی طرف کہیں اشارہ نہیں کیا ایک مقام پر اپنے نومولد فرزند انہوں نے اس کے سال بحیل کی طرف کہیں اشارہ نہیں کیا ایک مقام پر اپنے نومولد فرزند محمد فلام مجدد کا سال ولادت 111 ھے/ 1111ء درج کیا ہے(۱) جس سے قیاس کیا جا مکتا ہے کہ مولف کے مربی نواب علی محمد خان کا بھی انتقال ہوا۔

مولف فاری میں شعربھی کہتے تھے ان کاتخلص احسان تھا، انہوں نے حضرت خواجہ محمد زبیر کی مدح میں ایک طویل قصیدہ اور اپنا ایک منظوم عریضہ بحضور خواجہ محمد زبیر اور اس کا منظوم جواب بھی روضتہ القیومیہ میں نقل کیا ہے (۲)۔

روضة القومية الي كتاب ہے جس ميں بہت ك الي معلومات درج ہيں جن سے
سلسلة نقشبند بيمجديكى دوسرى كتب يكسرخالى ہيں، اس كى جلد چہارم جس ميں مولف نے
اپ شخ حضرت خواجه محمد زبير كے حالات و مناقب درج كئے ہيں اپ مندرجات ك
اعتبار سے ايك منفرد و مفرد تذكرہ ہے، حضرت خواجه محمد زبير كے استے مفصل حالات كى
دوسرى كتاب ميں نہيں ملتے، پھراس ميں شامل اكثر روايات كے مولف خودا مين ہيں، اك
طرح اس كى جلدسوم جو حضرت ججة الله محمد نقشبند ثانى بن حضرت خواجه محمد معصوم كے حالات
بر مشتمل ہے، خاص اہميت ركھتى ہے، اس جلد كے لئے مولف نے جن ما خذكا حوالہ ديا ہے
ان ميں سے اكثر كتابيں اب نابيد ہيں، ان كے اقتباسات صرف دوستة القيوميدكى اك جلد
ميں، كى يائے جاتے ہيں۔

روضة القيوميد كى جلدروم جوحفرت خواجه محمعصوم قدس سره كے احوال كے لئے مخصوص ہے كے اكبر ماخذ دستياب ہو كيے ہيں (٣) اس جلد كا سب سے اہم ماخذ

<sup>(</sup>۱) ایناً / ۲۱۲/ ایناً / ۲۱۲ (۱)

<sup>(</sup>٣) ركبمقدمه مقامات معصوى "حيات حضرت خواجه كے مآخذ"

مقامات معصوی ہے، مولف نے اس کتاب کے اکثر مندرجات کہیں حوالے سے اور کہیں بغیر حوالے کے بی نقل کر لئے ہیں، اس کتاب سے نقل واقتباس کے دوران مولف کے انداز بیان میں مبالغے کا رنگ بیدا ہو گیا ہے، بعض مقامات پر انہیں غلط ہی بھی ہوئی ہے، انہوں نے مقامات معصوی کے بعض مندرجات پراضا نے بھی کئے ہیں جن میں سے بعض اضافات کوہم نے دیگر مآخذ سے نقابل کے بعد تعلیقات میں نقل کیا ہے۔

روضة القيومية كى جلداول جوحفرت امام ربائى مجددالف الى قدى سره كے احوال و مناقب كے لئے مخص ہے سب نے زيادہ تقيد كا نشانہ بى ہے، اس جلد ميں مولف نے مبالغة آ رائى كى انتها كردى ہے، معلوم نہيں كہ انہوں نے زيدۃ المقامات اور حضرات القدى جيسى مبالغة سے پاك كتابوں كى تقليد كرنے كى بجائے الى روش كيوں اختيار كى ، جبكه ان كے معاصر تذكرہ نويس مير صفر احمد معصوى مولف مقامات معصوى نے واضح الفاظ ميں زيدۃ المقامات اور حضرات القدى كے طريقة كتاليف اور راست بازى كى تقليد كا اقر اركيا ہواں ونوں كتابوں كے مولف مقامات مور مالم بدرالدين سر ہندى نے نہ ورف الله الله مجدد يہ كے لئے تذكرہ نويسى كے لئے ان اصولوں سے انجواف كر نااس مبارك سليلے سے انجواف كے افكار پر كچھ لكھنے كے لئے ان اصولوں سے انجواف كر نااس مبارك سليلے سے انجواف كے ان اصولوں كے انجواف كر نااس مبارك سليلے سے انجواف كي اب مولف روضة القيوميہ نے مولف مقامات معصوى كى طرح ان دونوں كتابوں كے اصول تاليف كو اپنانے كى بجائے ان سے انجواف كيا ہے جس كا وہ نتيجہ بر آمہ ہوا جو ہونا جائے تھا يعنی اس سے سليلہ بحدد يہ كولمى دنيا ميں خت تقيد كا نشانہ بنتا بڑا۔

روضة القيوميه كى سارى جلدوں كے بالاستيعاب مطالعے ہے معلوم ہوتا ہے كہ مولف كے مزاج پر مبالغة آ بميزى بورى طرح مسلط تھى ، يقينا انہوں نے جب اپنى كتاب كشف الحقائق تاليوں نے جب اپنى كتاب كشف الحقائق تاليف كر كے اپنے شيخ حضرت خواجہ محمد زبير كى خدمت ميں پيش كى تو انہيں مولف كى الحقائق تاليف كر كے اپنے شيخ حضرت خواجہ محمد زبير كى خدمت ميں پيش كى تو انہيں مولف كى

<sup>(</sup>۱) مقدمه مقامات معصوی "متقدیین موفین کی تقلید"

اس روش کا احساس ہوا ہوگا یہی وجہ ہے کہ جب مولف نے روضۃ القیومیہ کی ان سے تالیف کی اجازت جا بی تو انہوں نے مولف کو حکم دیا کہتم اس میں ''سرمومبالغہ'' نہ کرنا: نہایت تاکید سے فرمایا جو کچھ سے بچے ہوگا وہی لکھنا سرمومبالغہ نہ کرنا (۱)

لیکن افسوس کے مولف اپنے شخ کے اس علم کی تعمیل نہ کر سکے اور سماری کتاب کو مبالغ کے ایسے دیگ میں رنگ دیا کہ سلسلۂ مجد دیہ جو ہر دور میں تحریک احیائے دین کی حیثیت رکھتا تھا اس کتاب کے ذریعہ سر ہندی اور بنوری پارٹیاں بنا دیں صاحبز ادگان کو منصب قیومیت کے حصول کے لئے دست وگریباں ہوتے دکھا دیا حالا نکہ تھا اُتی اس کے بالکل برعس ہیں ، مولف نے اس سلسلے میں حضرت مجد دالف ثانی اور آپ کے صاحبز ادگان و خلفاء کی مولف نے اس سلسلے میں حضرت مجد دالف ثانی اور آپ کے صاحبز ادگان و خلفاء کی تحریرات کو بنیا د بنایا نہوں نے لفظ قیوم اور منصب قیومیت کی جس طریقے سے تشریح کی ہے اس کا اس سلسلے کے افکار و تعلیمات سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

سلسله مجدد یہ کے نامور شخ طریقت اور معروف عالم دین حفرت مولا نا ابوالحن زید
فارو تی مجددی نے روضۃ القیومیہ کے متعلق جو پچھلکھا ہے وہ قابل توجہ ہے ، فر ماتے ہیں:

یہ کتاب جناب مجمد احسان مجددی رحمتہ الله علیہ کی تصنیف ہے بیخواجہ محمد زہیر کے
خلیفہ شے ..... ان کو اپنے ہیرومر شد سے کامل عقیدت تھی دقائق علمیہ سے پوری
طرح باخبر نہ تھے حضرت مرز امظہر جان جانان قدس الله سرہ نے ان کو ایک خط
کر جاخبر نہ تھے حضرت مرز امظہر جان جانان قدس الله سرہ نے ان کو ایک خط
کر جاخبر نہ تھے حضرت مرز امظہر جان جانان قدس الله سرہ نے ان کو ایک خط
کر جاخبر نہ تھے حضرت مرز امظہر جان جانان قدس الله سرہ نے ان کو ایک خط
د ات تعالی و تقدس معلوم می شودوایں را تو حید متعارف و انستہ اند غلط است '
د ات تعالی و تقدس معلوم می شودوایں را تو حید متعارف و انستہ اند غلط است '
د وضۃ القیومیہ ہیں بھی ان سے لغز شیس ہوئی ہیں بعض و اقعات بھی صرف از وجہ
حاع قامبند کر دیے ہیں حالانکہ وہ صحیح نہیں ہیں ، بنا ہریں حضرات عالی قدر نے

<sup>(</sup>۱) روف ۱۸۱/۲۸

<sup>(</sup>۲) ہماراخیال ہے کہ بیمحداحسان،صاحب روصنۃ القیومیہ ابوالفیض کمال الدین محمداحسان سے مختلف شخصیت اور حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی کی اولا دمیں سے تھے (مقامات مظہری ،تعلیقات ۱۳۳۱–۳۴۲)

اس كتاب كوقابل اعتنائبين سمجها ہے، قيوميت كےسلسلے ميں ان كامسلك جادة صواب سے ہٹا ہوا ہے انہوں نے لکھا ہے" قیوم اس محض کو کہتے ہیں جس کے ما تحت تمام اساء وصفات ، شيونات ، اعتبارات اوراصول ہوں اور تمام گزشته اور آئندہ مخلوقات کے عالم موجوات، انسان وحوش، پرند، نباتات ہر ذی روح، پقر، در نت برد بحرکی ہر شے عرش کری ،لوح ،قلم ،ستارہ ، ثوابت ،سورج ، جاند ، آسان، بروج سب اس کے سامیہ میں ہوں ..... الح .... محمد احسان صاحب ....ند حضرات عالی قدر کے کلام کو سمجھے ہیں اور نہ قیوم کے مرتبہ کو انہوں نے اساء، صفات، شیونات، اصول اورتمام گزشته اور آئنده مخلوقات کے متعلق لکھ دیا كەسب اس كے سابير ميں ہوں۔العياذ بالله من حذا القول الفاسد، بھلا اساء باری تعالی اوراس کی صفات وشیونات کس کے سابیمیں آسکتے ہیں ،اصل کا ذکر بھی کیا گیاہے، انبیاءاور ملائکہ کے لئے بھی صفات اصل ہے باقی افراد کونی کے كئے بخلى صفات كاظل اصل ہے بھلاتجليات صفات يا ظلال تجليات صفات يركون حاوی ہوسکتا ہے استغفرالله اور لکھا ہے تمام گزشتہ اور آئندہ مخلوقات ..... الخ . بیالله کے بندے اتنا نہ سمجھے کہ تمام گزشتہ مخلوقات میں صحابہ کرام، انبیاء عظام، ملائكه عالى مقام اورسر دار دوجها ل محبوب كبرياجناب محم مصطفىٰ احمر مجتبي صلى الته عليه وعلى جميع انبياء الملائكه وجميع عباد الته الصالحين وبارك وسلم بهي شامل بين، حالانكه بزے سے بڑاولی ادنیٰ صحابہ رضوان الله علیم کے خاک یا کی برابری نہیں كرسكتاجه جائے كدانبياء عليهم السلام ، محداحسان صاحب نے حضرت امام ربانی ے شروع کر کے اپنے ہیرومرشد حضرت خواجہ محمد زبیر تک قیومت کا سلسلہ قائم رکھا ہے بیر چار حضرات ہیں قدس الله اسرار ہم اور اپنے پیرومر شد کو قیوم را بع اور ختم القیومیة قرار دیا ہے،ان کو پنہیں معلوم کہ بجز نبوت کے اور کسی مرتبہ کا درواز ہ بنرجيل مواج اورنه موگا-" مثل امتى مثل المطر لايدرى اوله خير ام

آخرہ''ارشاد نبوی ہے ملی الله علیہ وسلم حضرات عالی قدریعنی فرزندان حضرت خواجہ محمد معصوم اور ان کے بعد کے دوسرے حضرات میں سے یہ بات کسی نے نہیں کہی ہے بلکہ ان میں سے بعض حضرات کو پروردگار جل شانہ وعم احسانہ نے اسپے فضل و کرم سے یہ مقام عالی دیا ہے اور انہوں نے اس کا اظہار بھی فر مایا ہے (۱)۔

ڈاکٹر ایس ایم اکرام نے روضۃ القیومیہ پرکڑی تنقید کے بعدمولف کی اس مبالغانہ روش اختیار کرنے کا پیسب بتایا ہے:

ڈاکٹر اکرام کابیسارابیان غلطہی پر منی ہے:

ا- مناقب الحضر ات كابنام مناقب آدميه وحضرات احمدينيس بلكه نتائج الحرمين ہج جو مولانامحمدامين برخشي كى كالف ہے۔

<sup>(</sup>۱) مكتوب مولا نازيد فاروقى بنام دُاكثر غلام مصطفیٰ خان ـ شامل حضرت مجد دالف ثانی ایک تحقیقی جائز ۱۵ - ۸۹ مودکوش ۲۰۸ – ۳۰۸ (۲۰ معلصاً)

- ۲- نتائج الحرمین نیم محرم ۱۱۰۰ اله کو کلمل نبیس ہوئی بلکہ بیتواس کے خطی نسخه انڈیا آفس (۱) کا سال کتابت ہے دراصل بیہ کتاب شیخ آ دم بنوڑی کے وصال ۱۰۵۳ الله کے فور ابعد ہی مولف نے لکھنا شروع کردی تھی (۲)۔
- ۳- روضة القيومية مناقب الحضر ات كى تاليف كے باره سال بعد ١١٥٢ ه كوشروع نہيں ہوئى بلكه اس سے ايک صدى كے بعد يعنی حضرت خواجه محمد زبير كے حين حيات ہى حدود ١٥١١ ه ميں مولف نے آغاز تاليف كياليكن وه اس كام كو جارى نه ركھ سكے (٣) دوران كے وصال ١٥٢ ه كے دوسال بعد ١٥٣ ه ميں اسے شروع كيا (٣)۔
- (٣) ذاكرُ اكرام كاية قياس بھى غلط بھى پر بىنى ہے كەردە خة القيومية مناقب الحضر ات كے جواب ميں لکھى گئى بلكه صاحب روضة القيومية نے تو كئى مقامات پر مناقب الحضر ات كاحواله ديا ہے پہلے اپنے ما خذكى فهرست ميں (۵) پھراس كے مولف شخ محمدامين بدختى كى كے حالات كے خمن ميں جہال مولف كو حضرت خواجه محمد معصوم كى خدمت ميں حاضر بتايا گيا ہے (١) ايك مقام پراى كتاب كے حوالے سے لکھا ہے كہ حضرت شخ آدم بنوڑى حضرت خواجه محمد معصوم كو حضرت مجدد كا جائشين اور خود اپنے مريدول سے كہتے ہيں كه حضرت خواجه كى خدمت ميں جائيں (٤) موخر الذكريان مريدول سے كہتے ہيں كه حضرت خواجه كى خدمت ميں جائيں (٤) موخر الذكريان سے يہ بات ضرور معلوم ہوتی ہے كہ حضرت خواجه نے اس سے عدم تو جه كا اظہار كيا ليكن جب بم مناقب الحضر ات (نتائج الحربین) كا مطالعہ كریں تو جمیں واضح طور پر يہ مولف روضة القيومية كى غلط بيانى معلوم ہوتی ہے (٨)۔

(۵) ڈاکٹر اکرام کابیر بیان بھی غلط ہے کہ مناقب الحضر ات میں شیخ آدم بنوڑی اور ان کے میں وہ الحضر ات میں شیخ آدم بنوڑی اور ان کے میں جو سلسلے کے بعض بزرگوں کے حالات میں ای فتم کے قصے بیان کئے ہیں جو

<sup>(</sup>۱) ڈاکٹراکرام نے دیبا۔ چیس اس کے نیخ انڈیا آفس کاذکرکیا ہے ۱۳

<sup>(</sup>٢) "حيات حضرت خواجه كے ماخذ نتائج الحرمين "مقدمه مقامات معصوى (٣) روضه ١٨٢/٢

١٣/ اليناء/١١٠ (٥) اليناء (٦) اليناء (١٥) اليناء (١٥) اليناء (١٥)

<sup>(</sup>٨) رك حسنات الحرمين مقدمه، مقامات معصوى مقدمه اورروصنة القيوميداخر دوم كامقدمه

روضة القيوميه ميں ملتے ہيں ..... روضة القيوميداكابرسلسله آدميہ كے مقالبے ميں بزرگان سر مند كے تصرفات نماياں كرنے كيلے كھی گئ.....

بلکہ حقیقت اس کے برعکس ہے نتائج الحربین (مناقب الحضر ات) ایبا تذکرہ ہے جو عربتان کے فن تذکرہ نو لیے بعنی پوری محد ثانہ شان کی حامل ہے ہرروایت کواس طریقے سے پرکھ کر کتاب کا جزبنایا گیاہے کہ اس پرمبالغہ کا شائبہ تک نہیں کیا جا سکتا ،مولف چونکہ مکہ مکرمہ میں مقیم تھے اس لئے حضرت شخ آ دم بنوڑی کے جوخلفاء ہندوستان سے بغرض جج آتے تھے مولف ان سے ان کے حالات دریافت کرتے تھے اور ان سے خود لکھنے کی درخواست کرتے تھے اور صاف الفاظ میں ان سے کہتے تھے کہ اپنے حالات حدود حرم میں بیٹے کر لکھیں تا کہ مبالغے کا شائبہ نہ رہے انہوں نے اس قسم کے خودنوشت احوال لکھنے سے بیٹے کی مقامات پراس قسم کے جملے لکھے ہیں (۱)۔

ڈاکٹر اکرام کے اس بیان سے واضح ہوتا ہے کہ انہوں نے نہ تو نتائج الحرمین اور نہ ہی روضة القیومیہ کا بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے بلکہ ان کی تنقیدات یونہی سرسری مطالعے کا نتیجہ

-0

روضة القوميه كا فارى متن اب تك طبع نهيں ہوااس كے كَى خطى نسخ پاك و ہندكى خانقا ہوں كے كتب خانوں ميں موجود ہيں، كتب خاندايشيا عك سوسائل بنگال كلكتے ميں بھى ايك نسخ موجود ہے، پنجاب پبلك لا ئبريرى لا ہور كانسخه دراصل وہى ہے جس كى بنياد پر ملك فضل الدين (الله والے كى تو مى د كان لا ہور) نے ١٣٣٥ ه ميں مكمل ترجمه شائع كيا تھا (٢) روضة القيوميہ كے دفتر اول كا اردوتر جمه حدیقة محمود یہ كے نام سے ولى الله صدیقی نے كیا جومطبع بلیرریاست فرید كوٹ (مشرقی پنجاب) نے ١٨ ١١ ه ميں شائع ہوا۔

<sup>(</sup>۱) رک مقدمه مقامات معصوی میات حضرت خواجه کے مآخذ

<sup>(</sup>۲) ملک فضل الدین نے اس کا خود اردو ترجمہ کیا اور اس پر حضرت مولا نا احمد حسین خان امروہوی نے نظر ثانی کی (دیبا چہمتر جم ۱/۳)

روصنة السلام

بيكتاب ينخ شرف الدين محمر ف زهكير بن خواجه محمد ابراجيم تشميري كى تاليف ب جوينخ اخوند ملاعبدالسلام تشميري حنى (١٠٨٦-١١١١ه/ ١٦٤٥-١٥٥١ء) كے حالات يرمشمل ہے اخوندعبدالسلام جوائی میں اپنے برادر بزرگ ملا مراد الدین خان کے ہمراہ اورنگزیب کے یاس دہلی گئے، بادشاہ اخوندصاحب کے تبحرعلم سے متاثر ہوااور انہیں صوبہ تشمیر کاوکیل مقرر کردیا، پھران کے منصب میں ترقی ہوتی گئی حتیٰ کہوہ کشمیر کے مفتی پھرقاضی القصنات اور کچھ عرصہ کے بعد وہاں کے بیخ الاسلام بنا دیے گئے اور وہاں جارمواضع بطور جا گردیے گئے۔ پھراس جوال سالی ہی میں بیاخوندصاحب حضرت اخوندعبدالغفور پیثاوری کی خدمت میں حاضر ہوکر بیعت سے مشرف ہوئے جونقشبندی سلسلہ میں حاجی اساعیل غوری پیثاوری ے مجاز تھے وہ سے معدی لاہوری (ف ۱۱۰۸ھ/ ۱۲۹۲ء) کے خلیفہ تھے جو حضرت مجددالف ٹانی کے معروف خلیفہ حضرت شیخ آدم بنوڑی کے تربیت یافتہ تھے(۱) اخوند صاحب كوسلسلة قادريه مين حضرت شاه في الحال بن يشخ محمد اشرف بن حضرت خواجه محمعصوم سرہندی ہے بھی اجازت حاصل تھی (۲)جس کے ذکر سے مقامات معصومی خالی ہے۔ كتاب روصة السلام دراصل اخوندعبدالسلام تشميرى اورآب ك شجره كے مشائخ كے

کتاب روضة السلام دراصل اخوندعبدالسلام تشمیری اور آپ کے بجرہ کے مشاکے کے احوال کے لئے مخصوص ہے لیکن اس میں بطور مقد مہ نقشبندی سلسلے کے اکابر کے حالات بھی درج کئے گئے ہیں، حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے حالات اگر چہ زیادہ تر حضرات القدس سے ماخوذ ہیں (۳) لیکن جا بجا بعض امور ایسے بھی آئے ہیں جن سے حضرت خواجہ کے خلفاء ومتعلقین کے احوال برروشنی بڑتی ہے۔

<sup>(</sup>١) ابوالحن سيرمحر منى: تحفة السلام بكعنو ١٨٩٤ء،١٥٥-١١ملخسأ

<sup>(</sup>r) الينياً: ١٨ الينياً: ١٨ (٣) شرف الدين محمد زا بكير: روضة السلام، خطى، ورق ٣٠- ا

خاندان کے ماخذ پر تقیدی نظر بھی ڈالی ہے، ان کا کہنا ہے کہ روضۃ السلام کے مولف کی درج کردہ روایات متعلق بہ خانوادہ اخوند صاحب اکثر غلط ہیں، ان کی تائید اخوند صاحب کے خلفاء کی تحریرات ہے نہیں ہوتی جس کی وجہ اس کے سوا پچھنیں ہے کہ اس کے مولف محقق نہیں تھے جو پچھ سنتے تھے وہ بلا تحقیق روایت وکردار راوی نقل کردیتے تھے، اس لئے ان روایات کو پر کھے بغیر قبول نہ کیا جائے (۱) اگر چہ صاحب روضۃ السلام اخوند عبدالسلام کے خلیفہ تھے۔

روضة السلام تا حال طبع نہیں ہوئی ہے یہ بڑے سائز کے ۳۰ ۱وراق پر شمل ہے۔
اس کا جو خطی نسخہ انڈیا آفس لا بسریری لندن میں محفوظ ہے وہ وہ بی نسخہ ہے جواس خاندان کے
ایک فر دمولوی محرسلیم الدین بن محمد رشید الدین بن مولوی محمد امین بن خواجہ محر عمر بن اخوند
عبد السلام کی ملکیت تھا جس پر ان کی مہر شبت ہے بہی نسخہ مفتی غلام سرور لا ہوری کو
خزینة الاصفیاء کی تالیف کے دوران (۱۲۸۰ھ/ ۱۲۸هء) مولوی محرسلیم الدین کے پاس
لا ہور میں و کیھنے اور استفادہ کرنے کا موقع ملا تھا (۲)۔مولوی محمسلیم الدین کا دہلی میں
اسا اھ/ ۱۸۹۲ء کو انتقال ہوا (۳)۔

## عمرة المقامات

عدة المقامات عاجی محمد فضل الله قندهاری (۱۸۹۹-۱۲۴۰ه/ ۱۷۵۵-۱۸۲۵ء) بن شاہ غلام بنی کی تالیف ہے، اس کے مولف حضرت خواجہ محمد معصوم بن حضر ب مجد دالف ثانی کی اولا د میں سے تھے(۴) دراصل مولف نے بیہ تذکرہ اپنے شجرہ طریقت کے

(٢) غلام سرورلا بورى: خزيمة الاصفياء ا /١٥٠،٢٥٢ - (٣) تحفة السلام ١٢

<sup>(</sup>١) ابوالحن سيدمحمه: تحفة السلام ١٠١٠

<sup>(</sup>س) حاجی محرفضل الله قندهاری بن شیخ شاہ غلام نبی قندهاری بن شاہ غلام حسن پشاوری بن شاہ غلام محمد پشاوری بن حاج علام محمد بشاہ غلام محمد بشاہ محمد بشاہ علام محمد معصوم بن شیخ محمد اساعیل بن حضرت شیخ محمد صبغت الله بن حضرت خواجہ محمد معصوم قدس اسرارہم (انیس المریدین ۹-۱۰) مصبح حافظ محمد ہاشم جان مجددی مرحوم نے عمدة القامات کے مقدے میں بغیر حوالے کے حاجی مختصل الله کی عمر ۵۳ سال اور وفات کا سند ۱۳۳۸ ہدرج کیا ہے (صفحہ ج) جومرحوم کے والدگرامی حضرت محمد سن جان کی تحقیقات مذکورہ انیس المریدین کے خلاف ہے۔

بزرگوں کے حالات مرتب کرنے کے لئے تالیف کیا ہے جس میں سید الا نبیا علی الله علیہ وسلم سے لے کرمولف کے شخ طریقت حضرت مجرصفی الله معصوی کے حالات و مناقب بطریق اختصار لکھے گئے ہیں، عمدۃ المقامات موضع شند ومجد خان (من مضافات حیدرآباد مندھ) میں ۱۲۳۳ھ/۱۸۱۸ء کو کمل ہوا(۱) مولف نے وضاحت کی ہے کہ اس تذکر سے کہ تاری تذکر سے کی تالیف کے دوران ان کے پیش نظر نفحات، رشحات، زبدۃ المقامات، حضرات القدی، کی تالیف کے دوران ان کے پیش نظر نفحات، وشحات، زبدۃ المقامات، حضرات القدی، نسمات القدی، برکات معصوی (مقامات معصوی) ، معدن الجواہر، اشجار الخلد، اثمار الا شجار، مخزن الا نوار صنی احمدی فی کشف الاسرار الحجد دی جسے اہم ما خذ تھے، مولف کو اس سلسلے کے اہم ترین افراد کی صحبت میسر رہی اور ان حضرات کی روایات کو متن میں جا بجانقل کیا ہے، حضرت خواجہ محموم کے حالات زیادہ تر مقامات معصوی سے ماخوذ ہیں ،خواجہ محموم خت الله کے احوال معدن الجواہر سے منقول ہیں جومولف مقامات معصوی ہی کی تالیف ہے، الله کے احوال معدن الجواہر سے منقول ہیں جومولف مقامات معصوی ہی کی تالیف ہے، صاحب عمدۃ المقامات نے روضۃ القیومیے کا کہیں حوالہ نہیں دیا۔

تحفة المرشد

سیشخ نظام الدین بخی مزاری بن محمر عزیز انصاری کی تالیف ہے، جس میں حضرت فضل احمد معصومی بیثاوری (ف ۱۲۳۱ه/۱۸۱۹ء) اوران کی اولا دوخلفاء کا تذکرہ ہے، یہ کتاب حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کی دختر کی اولا د کے احوال کے لئے خاص اہمیت کی حامل ہے، شاہ فضل احمد بیثا وری اپنی اس نسبت پرفخر کرتے ہوئے فرمایا کرتے تھے:

ایس فقیر فضل احمد بن بنت بنت بنت ججۃ الله حضرت خواجہ محمد نقشبند بن حضرت مواجہ محمد نقشبند بن حضرت مواجہ قد کس مرہ (مولف عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی) ابن بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی) ابن بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی) ابن بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی) ابن بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی) ابن بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی) ابن بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی کا بین بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے مقامات معصومی کا بین بنت عروۃ الوقی حضرت خواجہ محمد معصوم سے معموم سے معموم

<sup>(</sup>۱) عمرة ۵۰۹، عمرة القامات كافارى متن حافظ محمر ہاشم جان مجددى نے مرتب كيا جو شد وسائنن داد حيدرآ باد سندھ سے ۱۳۵۵ من شائع ہوا، اس متن كي عكى اشاعت كابل سے بھى ہو پكى ہے۔ حال ہى ميں حسين طلمى ايشق نے اى نسخ كوبصورت آفسٹ تركى سے چھاپ ديا ہے۔

ز اى نسخ كوبصورت آفسٹ تركى سے چھاپ ديا ہے۔

(۲) نظام الدين بخى: تخة المرشد، لا ہور، ۱۹۱۲ء،۲

تخفۃ المرشد کے مولف صاحب مقامات معموی سے بخوبی واقف تھے ان کے لئے " قدوۃ الحقین وغوث السالکین" کے القاب لکھے ہیں(۱) تخفۃ المرشد سے حضرت خواجہ محم معصوم کی اولا د کے وسطی ایشیاء کے حکمرانوں کے ساتھ راہ ورسم اوران کی عقیدت مندی کے علاوہ ان حضرات کے وہاں کی سیاسیات میں عمل دخل کے بعض اہم نکات بھی ملتے ہیں(۲) ایک مقام پروہاں کے سلاطین کا معمول یوں لکھا ہے:

عادات بادشابان خراسان چنال بود که برای زیارت و توجه گرفتن بعداز شام به خدمت حضرت ایشال می آمدند.....(۳)

شاہ فضل احمد پشاوری کے بیٹے میاں غلام فضل الله امیر معصوم غازی ملقب بہ امیر شاہ کے داماد تھے(۴) یخفۃ المرشد کے مولف شخ نظام الدین بلخی خود ایک ذی علم بزرگ اور عالم دین تھے، انہوں نے خود اپنے حالات اس کتاب کے آخر میں لکھے ہیں(۵) حال ہی علم دین تھے، انہوں نے خود اپنے حالات اس کتاب کے آخر میں لکھے ہیں(۵) حال ہی میں مقاصد النقیح فی شرح النجے لا مام عفیف الدین سعید گازرونی کے عربی متن کا خطی نسخ ہماری نظرے گزرا ہے جواس وقت دار السلام برونائی کے مرکزی کتا بخانہ میں ہے اس کی کتابت انہی نظام الدین بلخی نے ۱۲۳ ھیں کی ہے(۱) اور یہی تحفۃ المرشد کا سال تالیف بھی ہے۔

انوارالسالكين

اس کے مولف صوفی غلام محمد کا بلی ہیں تیر ہویں صدی ہجری کی تالیف ہے، مولف نے اپنا شجر ہ کری کی تالیف ہے، مولف نے اپنا شجر ہ نسب یوں لکھا ہے:

. صوفی غلام محمد بن صوفی محمد ظفر بن صوفی ملامحمر بن صوفی محمد امین بن صوفی پاینده

<sup>(</sup>۱) الفياس

<sup>(</sup>٢) تفصيل كے لئے مقدمہ حاضر كاعنوان "مولف كى اولاد"

<sup>(</sup>٣) تخة الرشداس (٣) اينا ١٠٥٠ ١٣٥٠ (٥) اينا ١٨٥٥ -١٨٣

<sup>(</sup>۱) مخدوی خلیل الرحمٰن داؤدی (لا ہور) کے ذخیرة کتب میں بینا در خطی نسخه موجود تقاجے اب مذکورہ کتا بخانہ دالوں نے حاصل کرلیا ہے۔

محمد المشہو ربصوفی طلاء آتش نفس کا بلی منسوب بہ سمر قندی .....(۱) یعنی مولف کے جداعلی صوفی پایندہ محمد طلا کا بلی تھے، بیصوفی پایند محمد حضرت خواجہ محمد معصوم کے خلیفہ تھے(۲)۔انوارالسالکین کے مندرجہ بالا اقتباس سے حسب ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں:

ا- پاینده محد" صوفی طلاء آتش نفس" کے نام ہے مشہور تھے۔

٢- وه كابل مين رہتے تھے ليكن اصلاً سمر قند كے تھے۔

٣- يه بوراخانواده" صوفی" كے لقب سے مشہور تھا۔

٣- ان كے فرزند صوفی محمد امين بھی صاحب دعوت وارشاد تھے۔

مولف مقامات معصوی نے صوفی پایندہ محمداور ملا پایندہ محمدکا بلی کوایک کی بجائے دوشت یہ دوشخصیات واضح طور سے لکھا ہے، ہمیں کتاب حاضر پر تعلیقات لکھتے وقت یہ معلوم نہیں تھا، انوارالسالکین کی دریافت سے اس حقیقت کاعلم ہوا ہے۔ انوارالسالکین کے مولف نقشبندی و قادری ہر دونسبتوں کے امین تھے، وہ نقشبندی سلسلہ میں شیخ شیر محمد خلیفہ شیخ احمد الله، محمد قطب نعمانی، حاجی سعید الله شکار پوری، حاجی سعیدالله شکار پوری، حاجی معیدلا ہوری (۳) اور قادری سلسلہ میں سائین پی شاہ سے اجازت یا فتہ تھے (۴)۔

یہ کتاب دی ابواب پر مشمل ہے اس پیس تصوف کے عمومی مسائل سے بحث کی گئی ہے،
حضرت خواجہ محمد معصوم کی تعلیمات پر براہ راست کوئی روشی نہیں پڑتی البتہ اس کا ابتدائی
حصہ جس میں اپنے خاندان کے اساء کھے ہیں اس وضاحت کے لئے کافی ہے کہ صوفی
پایندہ محمد کا بیخانوادہ محضرت خواجہ سے منسلک تھا، اس کا خطی نسخہ مخد دی خلیل الرحمٰن واؤدی
صاحب کے پاس افغانستان سے آیا تھا جے انہوں نے دیگر مخطوطات کے ساتھ حال ہی
میں دارالسلام برونائی کے مرکزی کتا بخانے میں محفوظ کروادیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) غلام محمصوفی کابلی: انوارالسالکین ۲-۱ او ۱-۱ مقامات معصوی ۱-۵ مع تعلیقات

<sup>(</sup>٣) انوارالسالكين ورق٥٥-ب ينجره سهوماى كتابت يرب (٣) الصناورق٢-ب

جواهرمعصوميه

یے تتاب خواجہ احرصین خان امر وہوی (۱۸۷۲-۱۹۳۲ء) کی تالیف ہے، جس میں حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کے احوال، آثار اور تعلیمات بیان کی گئی ہیں، اس کے بزرگ مولف سلسلہ نقشبند یہ مجد دید کی گئی کتابوں کے مولف ہیں لیکن تعجب کہ انہوں نے حضرت خواجہ محمد معصوم کے حالات کے سلسلے میں زیادہ تر روضة القیومیہ پر انحصار کیا ہے، اگر موصوف سعی فرماتے تو انہیں اس سلسلے کے گئی اہم ما خذہم دست ہو سکتے تھے۔ بہر حال اے روضة القیومیہ کے دفتر ثانی کا بہترین خلاصہ قرار دے سکتے ہیں جو حضرت خواجہ محمد معصوم کے احوال کے لئے مخصوص ہے گویا اس میں وہ تمام اغلاط اور غیر محقق روایات در آئی ہیں جو روضة القیومیہ کا خاصہ ہیں۔

البتہ کتاب کے آغاز میں حضرت مجدد الف ٹانی کے نسب نامے کے بارے میں جو تحقیق کی ہے وہ قابل ستائش ہے ورنہ اس سے قبل حضرت مجدد کے نسب نامہ کی گم شدہ کڑیاں اسرار بن کررہ گئی تھیں، مولف نے جواہر معصومیہ اور جواہر مجددیہ دونوں میں اس مسئلہ پرخوب بحث کی ہے، کاش اسی طرح حضرت خواجہ محمد معصوم کے متعلق دیگر روایات کو نقد ونظر اور روایت و درایت کے اصولوں پر پر کھ کر قبول فرماتے کین مولف کے پاس اس کی چند معلوم اور متعارف کتب کے سوا بچھ نہیں تھا مرحوم مقامات معصوی کے نام تک سے ناواقف معلوم ہوتے ہیں۔

جواہر معصومیدلا ہور سے ملک فضل الدین تاجر کتب نے ۳۲ سا ھوکوشائع کی اور اس مے بعد بھی اس کے چندایڈیشن آئے تھے۔

انوارمعصوميه

یہ کتاب مولانا سیدزوار حسین شاہ (ف ۱۹۸۰ء) کی تالیف ہے، جس میں حضرت خواجہ محدمعصوم کے حالات وتعلیمات بیان کی گئی ہیں، مولف نے تمام ترموادروضة القیومیہ سے اخذ کیا ہے، فرماتے ہیں: (مولف روضة القيومية في واقعات كوبر با البتمام سے جمع كيا ہے اور لائق واقعات كوبر با البتمام ہے جمع كيا ہے اور لائق واقعات كوتو جس خوبی ہے آپ نے مرتب فرمایا ہے وہ قابل تعريف اور لائق تحسين ہے ۔۔۔۔۔ پیش نظر تالیف انوار معصومیہ میں زیادہ تر روضة القیومیہ ہی ہے استفادہ كرنا پڑا البتہ جہاں كہیں تحقیق كے بعد تسامح نظر آیا وہاں دوسرى كتابوں ہے مراجعت كركے جمح كردى گئي ۔۔۔۔ (۱)

روضة القيوميه كے متعلق ال قتم كى خوش اعتقادى كا اظہار صرف وہى كرسكتا ہے جس كے پیش نظر دوسرے آخذ و مراجع نہ ہوں بلكہ روضة القيوميہ كے مولف نے جوسنين قيوميت وضع كے ہیں ان ہیں ہے اكثر كل نظر ہیں كہ كیا وہ واقعات واقعی ان سنین ہیں رونما ہوئے ہے؟ ال ضمن ہیں جہاں كہیں مولف كے قلم سے تاریخی واقعات نظے ہیں وہ معاصر كتب تاریخ سے مطابقت ہی نہیں رکھتے زیادہ سے زیادہ صاحب روضة القیومیہ كے وہ بیانات صحت كے قریب ہو سكتے ہیں جن كاتعلق ان كے شنخ خواجہ محمد زبیر سر ہندى سے ہمولف انوار معصومیہ نے لكھا ہے كہ انہوں نے روضة القیومیہ كے تسامحات كو دوسرى كتب سے مراجعت كے بعد درست كر دیا ہے ہمیں افسوس كے ساتھ كہنا پڑتا ہے كہ موصوف اس میں بالكل ناكام رہے ہیں ان كے حواثی میں كہیں بھی ایسے اشارات نہیں ملتے۔

انوار معصومیہ کی کئی خوبیاں بھی ہیں مولف نے حسنات الحربین کامن وعن اردوتر جمہ بھی شامل کتاب کرلیا ہے دوسری قابل توجہ بات یہ ہے کہ حضرت زوار حسین شاہ مرحوم نے حضرت خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کی روشنی میں آپ کی تعلیمات کا احاطہ کرنے کی کوشش کی ہے۔

اکبری عہد کی کتب تاریخ میں حضرت مجددالف ثانی کا کہیں نام تک نہیں آتا، یہی حال دور جہانگیری میں تالیف ہونے والی کتب کا ہے البتہ نورالدین جہانگیرنے جس بیہودگی کے

<sup>(</sup>۱) زوارسينشاه: انوارمعصوميه ۱۲، مطبوعه کراچی، ۱۹۸۰

ساتھ حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی قدس سرہ کا تذکرہ اپنی توزک(۱) میں کیا ہے وہ قابل ندمت ہے جبکہ اس عہد کی دوسری کتابیں (۲) آپ اور آپ کے اور صاحبز ادگان کے ذکر سے یکسر خاموش ہیں ، اس طرح شاہ جہانی عہد کی کتب (۳) تاریخ بھی حضرات خواجگان سر ہند کا تذکرہ نہیں کرتیں البتہ طبقات شا بجہانی (۴) میں حضرت خواج محموم کا ذکر نہایت ہی عقیدت واحر ام کے ساتھ کیا گیا ہے لیکن اس کتاب کی حیثیت در باری تاریخ فرنہیں ہے بلکہ یہ تو ایک ایبا تذکرہ ہے جوعہد سلاطین کے لیاظ سے مشاہر اہل علم ووائش کی نہیں ہے بلکہ یہ تو ایک ایبا تذکرہ ہے جوعہد سلاطین کے لیاظ سے مشاہر اہل علم ووائش کے فضائل منا قب پر مشتمل ہے۔

اورنگزیب عالمگیر کے ابتدائی عہد میں جو کتب تاریخ لکھی گئیں ان میں حضرات سرہند
کاذکر بڑے احترام کے ساتھ ملتا ہے کیوں کہ خود بادشاہ اسلسلہ کے ساتھ منسلک تھا۔
عہداورنگزیب عالمگیر میں تالیف ہونے والی جن کتب (۵) تاریخ میں حضرت خواجہ محمد معصوم سرہندی اور خواجگان سرہند کاذکر ملتا ہے ان کی تفصیل ہے ہے:

<sup>(</sup>۱) جهانگیر بادشاه: توزک جهانگیری مرتبه سرسیداحمدخان علی گژهه، ۳۰۸،۲۷۲ مه ۱۸۲۳،۳۰۸۱ ء

<sup>(</sup>۲) عہد جہاتگیر کی دوسری کتب تاریخ میں ولی سر ہندی کی تاریخ جہاتگیر شاہی جمد شریف معتدخان کی اقبال نامہ ' جہاتگیری ،خواجہ کامگار مینی کی مآثر جہاتگیری وغیرہ ملاحظہ کریں۔

<sup>(</sup>۳) شاہ جہانی عہد کی معروف کتب تاریخ میں مرزامحد امین قزوین کی پادشاہ نامہ (بیہ بنوز غیر مطبوعہ ہے۔ اس کے ابواب تراجم مشاہیر ڈاکٹر محرسلیم اختر نے مرتب کر کے رسالہ اردوکرا چی ج۵۵ ش ا۔ ۱۹۷۹ء) میں شاکع کردیا ہواب ہوری کا بادشاہ نامہ مطبوعہ کلکتہ ، ۱۸ ۲۱ – ۱۸۷۱ء، محمد صادق ملقب بہ صادق خان کا شاہ جہان نامہ (خطی نسخہ برٹش میوزیم)، محمد طاہر آشناء، ملقب بہ عنایت خان کا شاہ جہان نامہ (اس کا فاری متن ہنوز غیر مطبوعہ نامہ (خطی نسخہ برٹش میوزیم)، محمد طاہر آشناء، ملقب بہ عنایت خان کا شاہ جہان نامہ (اس کا فاری متن ہنوز غیر مطبوعہ کے انگریزی ترجمہ مرتبہ Begley اور کے انگریزی ترجمہ مرتبہ Begley) محمد صالح کنبوہ لاہوری کا عمل صالح مطبوعہ لاہور

<sup>(</sup>٣) رك بمقدمه بذابعنوان" طبقات شاه جهاني"

<sup>(</sup>۵) موزعین و ناقد ین عصر حاضر نے ان کتابوں پر تنقیدی آراء کا اظہار کیا ہے جو ہمارے موضوع سے خارج ہے، ہم صرف تراجم مشائخ کے سلسلہ میں مختصر بحث کررہے ہیں۔

عالمكيرنامه

ینٹی محمد کاظم شیرازی کی تالیف ہے جو اورنگزیب عالمگیر کے پہلے دس سالوں کے واقعات پرمشمل ہے اور ۷۸-۱۱ھ/۱۹۲۹ء کے وقائع پرختم ہوجاتی ہے۔

جنگ تخت نشینی (۱۰۲۸ه/۱۰۲۵ء) کے دوران شنر ادہ شجاع کو شکست دینے کے بعد داراشکوہ کی طرف متوجہ ہونے سے قبل خواجہ محمد سعید دخواجہ محمد معصوم دونوں اورنگزیب کے حضور باریاب ہوئے تو بادشاہ نے تین سواشر فیاں بطور انعام پیش کیں:

..... شخ محد سعید وشخ محد معصوم پسران مغفور مرحوم واقف اسرار حقائق وعلوم شخ احد سر مندی که بریک فضائل و کمالات صوری ومعنوی خلف الصدق آل سالک مسالک طریقت وعرفان است بانعام سه صدا شرقی ..... بانعامات لا نقه مورد نوازش گردیدند....(۱)

ای طرح اورنگزیب نے اپنے تیسرےجلوس (۱۰۷۰ه/ ۱۹۲۰ء) کو حضرت خواجہ محرسعید کود ہلی طلب کیا آپ ان دنوں مختلف امراض میں مبتلا تھے لیکن اس کے باوجود بادشاہ سے تعلق خاطر کی بناء پر آپ تشریف لے گئے (۲) تو اور نگزیب نے آپ کو''خلعت اور دو ہزاردو ہے انعام کے طور پر دیے ، کاظم شیرازی نے لکھا ہے:

"...... بتقوی شعارشخ محرسعید خلف شیخ احمرسهرندی خلعت و دو هزار روپیه.....

مرحمت شد (۳)" مرآ ة العالم

یه بخآورخان (۴) (ف۱۹۹۱ه/۱۹۸۵ء) کی تالیف ہے جس میں اس کی معاونت شخ محمد بقاسبار نیوری (ف ۱۰۹۴ه/۱۹۸۹ء) نے کی تھی بیتاریخ ۲۸۷۱ه/ ۱۹۲۷ء (و

<sup>(</sup>۱) محمد کاظم شیرازی: عالمگیرنامه ۲۹۳

<sup>(</sup>٢) مقامات معصوى كتاب حاضررك مقدمه "تعلقات اورنگزيب بهخواجه محرسعيد"

<sup>(</sup>٣) عالمكيرنامه ٥٩٥

<sup>(</sup> ٣) رك مقدمه محاضر بعنوان رياض الاولياء "بنائر حضرت مجدد الف ثاني كے امرائے عصرے تعلقات "

بہ بعد) ممل ہوئی جو تخلیق آ دم سے لے کراورنگزیب عالمگیر کے پہلے دس سالہ عہد حکومت تک کے واقعات پر مشتل ہے، بیتاری عہد عالمگیر کے واقعات کے لئے اصل ماخذ کی حیثیت رکھتی ہے، اس کی ایک اور قابل توجہ خوبی میہ ہے کہ اس عہد کے علماء مشائخ اور دیگر اہل فن کا تذکرہ بڑے دلنتین انداز میں تحریر کیا گیا ہے، لکھا ہے کہ حضرت خواجہ محرسع بن حضرت مجددالف ثانی چوتھے جلوس عالمگیری (۱۷۰۱ھ/۱۷۲۰ء) میں اورنگزیب سے ملے تو بادشاہ بہت ہی تعظیم واحترام سے پیش آیا خواجہ محمسعید سرہندی کے صاحبزادے شخ محرفرخ متعدد مرتبه اورنگزیب سے ملے اور انہیں بادشاہ نے ہر مرتبہ نوازا حضرت خواجہ محمد معصوم کے بارے میں لکھا ہے کہ بادشاہ کی استدعا پرآپ چندمر تبداس سے ملاقات کے لئے گئے تو وہ بہت ہی " تحلیل و تکریم" کے ساتھ پیش آیا، اور وضاحت کی ہے کہ آپ کے چھے کے چھ صاحبزادگان بھی بادشاہ کی نظر میں'' بغایت معزز'' ہیں، بتایا ہے کہ اس خانوادہ کے خلفاء ومریدین'' اقطار واکناف عالم''میں احاطہ تثارے باہر ہیں،حضرت مجد دالف ٹانی کے فرزنداصغر شیخ محمد بیجیٰ کے متعلق لکھاہے کہ وہ متعدد مرتبہ اورنگزیب کے پاس گئے اور '' موردمراحم واعطاف شہنشاہی'' ہوئے (۱) جس سے خاندانی تحریرات کی تقیدیق ہوجاتی ہے کہ بیصا جزادے سفروحضر میں اور نگزیب کے ساتھ رہتے تھے۔

یہ کتاب محمہ ساتی مستعد خان کی تالیف ہے، مولف اورنگزیب کے ''احکام مخفیہ'' جو تحری صورت میں تھے بادشاہ کو اصلاح کے لئے دکھانے پر مامور تھا(۲) اورنگزیب کی وفات (۷-۷۱ء) کے بعد عنایت خان کشمیری کی تجویز پراس نے اورنگزیب کے طویل عہد حکومت (۱۹۵۸–۷-۷۱ء) کی تاریخ نہایت مخضر طور پرکھی اوراسے اس کام کی تحمیل کے کئومت (۱۹۵۸ مرکاری دستاویزات مہیا کی گئیں چنانچہ اس نے بادشاہ کی وفات کے صرف تمن لئے تمام سرکاری دستاویزات مہیا کی گئیں چنانچہ اس نے بادشاہ کی وفات کے صرف تمن (۱) بخاور خان: مراؤ العالم مرتبہ ساحدہ علوی، لاہور، ۱۹۷۹ء، ۲۳/۳ مراؤ العالم تا عال غیر مطبوعہ اس کا صرف وہ حصاحت میں اس کا صرف وہ حصاحت ہوا ہے (دکورہ بالا) جواورنگزیب کے عہدے متعلق ہے۔

(۲) محمد الی مستعد خان: آٹر عالمگیری، ۲۵۳ کلکتہ ۱۸۷۱ء

سال بعد ۱۰ اء کو مآثر عالمگیری کے نام سے اس کی تھیل کی (۱)۔

اس کتاب کا مولف حضرات نقشبند کے خاص عقیدت منداور مرآ ۃ العالم کے مولف بختاور خان کا'' منثی و دیوان' تھا(۲)۔ جس کی صحبت میں رہتے ہوئے وہ مجددی حضرات کے ساتھ اجھے تعلقات رکھتا تھا، اس کی حضرت شخ محمر نقشبند ٹانی بن حضرت خواجہ محم معصوم کے ساتھ مراسلت بھی تھی، خواجہ نقشبند ٹانی نے اس کے نام اپنے ایک مکتوب میں حاجی عبدالغفار کی سفارش بھی کی ہے(۳)۔

آثر عالمگیری میں خواجہ سیف الدین بن خواجہ محد معصوم کا دو جگہ ذکر آیا ہے، اول ۱۰۷۸ ایک جب کہ استھ اللہ اللہ ۱۹۷۱ ایک جب کے ساتھ ابطور گواہ تشریف فرما نے جب کہ شہزادہ محمد اعظم کی شادی کی تقریب میں دیگر علما ہے کے ساتھ ابطور گواہ تشریف فرما تھے (م) دوسرے ۱۹۸۰ ہے اور ۱۹۲۹ ہو یاتش خانہ (رہائش پاسبان) میں جو کہ شنخ کے قیام کے لئے مقررتھا میں بادشاہ رات کو امور مملکت سے فرافت کے بعد ملاقات کے لئے جاتا، کچھ دیران کی صحبت میں رہتا (۵) یہی وہ یاتش خانہ ہے جس میں اور نگریب آپ کی خدمت میں سلوک کی منازل طے کرتا تھا (۲)۔

ای طرح خواجہ محمد نقشبند ٹانی جواور نگزیب کی دکنی مہمات میں عرصہ تک اس کے مناتھ رہے تھے دومر تبدان سے ملاقات کا ذکر کیا گیا ہے۔ ایک مرتبہ ۱۹۹۱ھ/۱۹۹۱ء کو جب کہ اور نگزیب شولا پورکی تنجیر کے بعد فتح بیجا پور کے لئے جا رہا تھا (2) دوسرے ۱۹۹۹ھ/۱۹۸۱ء کو بیجا پورکی تخیر کے بعد فتح بیجا پورکے کئے جا رہا تھا (2) دوسرے ۱۹۹۹ھ/۱۲۸۵ء کو بیجا پورکے والی ابوالحن کی دختر ٹانی کے ساتھ خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے صاحبزادے

<sup>(</sup>۱) ایشاً ۱۸-۱۸ ایشاً ۱۳ (۱)

<sup>(</sup>۳) محمد نقشبند ٹانی: وسیلۃ القول ۱/۷۵/۰۹، اس حاجی عبدالغفار کا مکتوب ۱/۸۰–۸۱ / ۹۳ - ۹۳ میں بھی ذکرآیا ہے

<sup>(</sup>٣) محدساتی مستعدخان: ماثرعالمگیری ۷۸ (۵) ایسنا ۸۳

<sup>(</sup>۱) ان صحبتوں کا تذکرہ مکتوبات معصومیہ اور مکتوبات سیفیہ میں جا بجاملتا ہے تفصیل کیلئے مقدمہ حاضر کاعنوان'' حضرات صاحبز ادگان اور نگزیب کی مصاحبت میں'' ملاحظہ کریں (۷) ساقی ، مستعدخان: آثر عالمگیری۲۸۶

میخ محرعمرکاعقدخوداورنگزیب نے کروایا(۱)۔ حیات حضرت خواجہ محم معصوم کے ماخذ کا جائزہ لینے کے بعد اب مقامات معصوی کا تجزید کیا جار ہاہے تا کدان ماخذ کے مقابلہ میں کتاب حاضر کی اہمیت واضح ہوسکے۔

<sup>(</sup>۸) ایننا ۳۱۳ آثر عالمگیری کافاری متن ایشیا تک سوسائی کلکتہ ہے ۱۸۷۱ء کوشائع ہواتھا اس کا مخص انگریزی ترجہ جادو ناتھ سرکار نے کیا جو ندکورہ ناشر نے ۱۹۵۷ء کوطبع کیا اس کا اردو ترجمہ ازمحمہ فداعلی طالب جامعہ عثانیہ حیدرآبادد کن نے ۱۹۳۲ء میں جھایا تھا۔

## شیخ صفراحمه معصومی مولف مقامات معصوی

شیخ صفراحمد حضرت خواجہ محمد معصوم کے نواسے، حضرت مجد دالف ٹانی کے نواسے میر محمد فضل الله کے بیٹے اور حضرت شیخ صبغة الله بن حضرت خواجہ محمد معصوم کے داماد وخلیفہ تھے۔ آیا واحد اد

بیخ صفراحمد حضرت مجدد الف ٹانی کے برادر حقیقی شیخ عبدالرزاق بن مخدوم عبدالا حد کی اولا دیس سے تھے انہوں نے اپنانسب اس طرح لکھا ہے:

ر شیخ صفراحمہ) بن شیخ محمد فضل الله بن قاضی شیخ عبدالقادر بن شیخ محمد امین بن شیخ عبدالرزاق بن مخدوم عبدالاحد(۱) قدس اسرار بهم

مولف نے اپ اجداد کے حالات مختصراور اپنے والدگرامی شیخ محرفضل الله (۱۰۵۰–۱۰۵۰) ۱۱۱۱ه/ ۱۲۴۰–۱۲۰۶۱) کے مفصل حالات مقامات معصومی میں لکھے ہیں (۲) نیز انہوں نے اپنے والد کے حالات پراپنی دوستقل کتابوں کا بھی ذکر کیا ہے (۳)۔

حضرت مجددالف ٹانی کی وصیت تھی کہ ہم نے سنت نبوی صلی الله علیہ وسلم کے مطابق ہر ممل کرنے کی کوشش کی ہے، البتہ ایک عمل ہم نہیں کر سکے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم نے ہر عمل کرنے کی کوشش کی ہے، البتہ ایک عمل ہم نہیں کر سکے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم نواسوں کو اپنے کندھوں پر اٹھایا ہے اگر ہماری وفات کے بعد ہمارے ہاں نواسہ تولد ہوتو اسے ہماری قبر پر بٹھایا جائے تا کہ یے مل جو ہم اپنی زندگی میں نہیں کر سکے وہ وفات کے بعد ہماری قبر پر بٹھایا جائے تا کہ یے مل جو ہم اپنی زندگی میں نہیں کر سکے وہ وفات کے بعد ہموجائے چنانچہ اس اہم مقصد کے لئے حضرت مجددالف ٹانی کے جس نواسے کا انتخاب ہوا

<sup>(</sup>۱) کتاب عاضر ۱۹–۱۹، ۱۹–۳ ۱۳ (متن) یهان صاحب عمدة المقامات کومهوموا ہے اور انہوں نے قاضی مبدالقادر کو براہ راست شیخ عبدالرزاق کا فرزند سمجھ لیا ہے (۲۳۳) یعنی ان سے مندرجہ بالانسب میں ایک نام شیخ مجدامین رہ گیا ہے کو یاشنے عبدالقادر شیخ عبدالرزاق کے بوتے تھے جین بیں۔
محمدامین رہ گیا ہے کو یاشنے عبدالقادر شیخ عبدالرزاق کے بوتے تھے جین بیں۔
(۲) کتاب حاضر ۲۲ ۲ - ۲۰۰۰ (متن)

<sup>(</sup>٣) تفصيل كے لئے ملاحظہ ومقدمہ مُذا كاعنوان ' تاليفات ميرصفراحم' '

وہ یمی میرمحمر فضل الله تھے(۱)۔

حضرت میرفضل الله کے والدیعنی مولف کے داداشخ عبدالقادر سر ہند کے قاضی تھے، جب ۱۹۸۸ ای ۱۹۵۸ میں ان کا انتقال ہوا تو اورنگزیب نے مولف کے والد میر محمرفضل الله کوان کے بجائے قاضی مقرر کیا (۲) اورنگزیب اس وقت تخت نشین ہو چکا تھا۔ کوان کے بجائے قاضی مقرر کیا (۲) اورنگزیب اس وقت تخت نشین ہو چکا تھا۔ ای سال حضرت خواجہ محموم کی وختر صفیہ سے انہی میر محموضل الله کا نکاح ہوا (۳) لہذا مقامات معصوم کی حصورت خواجہ کے نواسے ہوئے۔

مقامات معصوی کے مولف شیخ صفر احمد مادری طور پر سیحے النب سادات میں سے تھے،
مولف کی نانی یعنی حضرت خواجہ محمد معصوم کی زوجہ محتر مدروم کے سادات میں سے تھیں۔
اس خانواد ہے کے ایک فر دمیر رمضان روم سے ہندوستان تشریف لائے اور لاہور
میں سکونت اختیار کر لی (۴) انہی کے فرزند میر صفر احمد روی کی دختر خانی رقیہ سے حضرت
خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کا نکاح ہوا (۵)۔ مولف نے خود وضاحت کی ہے کہ ان کی کوئی
نرینداولا دنہیں تھی اس لئے ان کے نام پر میرانام صفر احمد رکھا گیا (۲)

یمی میرصفر احد روی (ف ۱۰۳۸ه/۱۹۲۸ء) حضرت مجدد الف ثانی کے مکتوب الیہ (۷) اور خلیفہ تنے (۸) اس مبارک شادی کی تحریک لا ہور کے نامور عالم اور حضرت مجدد الف ثانی کے خلیفہ نامدار حضرت ملامحد طاہر لا ہوری نے کی تھی اور انہیں کی سعی جمیلہ سے یہ عقد مسنون ہوا، اس کارنیک کے سلسلے میں جضرت امام ربانی مجدد الف ثانی عرصہ

<sup>(</sup>۱) كتاب بدا ۱۵ سوتعليقات متن ۱۲/۳۹۲ -۱۳ (۲) كتاب حاضر ۲۹ س

<sup>&</sup>quot; (٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/ ٢٣٣٣ احمد ابوالخير: بديه أحمديه ٣٦

<sup>(4)</sup> کتاب حاضر 11/21-21 مولف روضة القيوميه (11/1) نے لکھا ہے که میرصفر احمد رومی روم سے مندوستان آئے تھے جو سیح نہیں ہے مولف مقامات معصومی کی اس خاندانی روایت کے مقابلہ میں روضة القیومیہ کا اس خاندانی روایت کے مقابلہ میں روضة القیومیہ کا اختلاف چندان قابل تو جنہیں ہے۔ (تعلیقات کتاب ہذا 11/21-11)

<sup>(</sup>۵) كتاب عاضر ٢٧، روضه ٢/٣-٥ (حضرت خواجه كى تمام تراولا داى غاتون كے بطن سے تحى)

<sup>(</sup>١) تفصيل كے لئے مقدمہ مُزاتحت" مولف كانام" (١) كتوبات ١٥/٣،١٢٤/ ١٥

<sup>(</sup>٨) كتاب طاضر ٢٢/٣-٥

تک لا ہور میں مقیم رہے(۱) انہی خاتون جنت نشان رقیہ بنت میر صفر احمد رومی کے بطن سے جو آخری صاحبز ادی صفیہ تولد ہوئیں ان کا نکاح مولن کتاب مقامات معصومی کے والدہے ہوا۔

حضرت مجددالف ٹانی قدس سرہ کی تین صاحبزادیاں تھیں اول رقیہ جوشیرخوارگی میں ہی فوت ہوگئیں دوم ام کلثوم صرف پندرہ سال کی عمر میں حضرت مجددالف ٹانی کے حین حیات فوت ہوئیں اور سوم خدیجہ جو بقید حیات رہیں (۲) حضرت مجددالف ٹانی کی تمام تر دختر کی اولا دانہی کے بطن سے ہے۔

انہی بی بی خدیجہ بنت حضرت مجدد الف ثانی کا نکاح حضرت مجدد الف ثانی کے وصال کے جھ ماہ بعد حضرت و قاضی عبد القادر سے ہوا (۳) اس خاتون عفت مآب کے بطن سے حسب ذیل اولا دہوئی:

خواجه کی الدین (محرم بارگاه سلطنت اورنگزیب) (۴)، حاجی میر محد نصل الله (والدمولف مقامات معصوی متولد بسال ۴۵۰ اهر) اور شیخ عبداللطیف (متولد محده معامات معصوی متولد بسال ۴۵۰ اهر) اور شیخ عبداللطیف (متولد محده ۱۰۵۵ اهر مصاحب اورنگزیب) (۵)، بیٹول کے علاوہ ان کی سات بیٹیاں (۲) محتی تصین یعنی خاتم جیو، رشیدہ، ام سلملی ، دختر (نام نامعلوم) (۷)

<sup>(</sup>۱) ایضاً ۱۷-۲۷ نیز بعض تا ملات کے لئے اس کتاب کے متن پر ہمار سے تعلیقات ملاحظہ کریں

<sup>(</sup>٢) کشمی: زبدة المقامات ٣٢٦ (صاحبزاديول كے نام روضة القيوميد (١/١٥) عے ماخوذين)

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٣١٣

<sup>(</sup>۳+۵) تفصیل کے لئے دیکھے مقدمہ ہذا بعنوان' بنائر حضرت مجدد الف ٹانی اورنگزیب کی مصاحبت میں'' مولف روضة القیومیہ (۱/۷۱۳) نے خواجہ غلام محی الدین کا نام غلام محر لکھا ہے جوضیح نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) کمال الدین محمد احسان: روضة القیومیه ا/ ۱۳۱۷ (اس کتاب کے مولف نے حاجی میرمحموف الله کی اولاد کی جو تفصیل اور تربیب بتائی ہے وہ مقامات معصومی سے متفاوت ہے۔ ظاہر ہے اپنے خاندان کے بارے میں جوتفصیل صاحب مقامات معصومی نے بتائی ہے وہ روضہ کے مقابلہ میں صحیح ترین ہے۔ مولف مقامات معصومی نے لکھا ہے کہ میرے والد کے برادر بزرگ کا نام خواجہ محی الدین ہے (۳۲۲) اور ریجی وضاحت کی ہے کہ میرے والد اپنے والدین کے فرزنداو سط تھے (۳۲۵)

<sup>(2)</sup> روضه ا/١٩ ٣ ان سب حضرات كي اولا دكيليَّ ملاحظه مومقدمه منزاسي منسلك شجرة مولف

ان میں سے حاجی میرمحد فضل الله کا عقد مسنون صفیہ بنت خواجہ محد معصوم سے ہوا یہی مولف مقامات معصومی کے والدمحتر مہیں۔

عاجی میر محرفضل الله کی اولا دمیں سے چارلڑکوں اور ۲ لڑکیوں کا ذکر ملتا ہے سب سے پہلے فرزند کی ولا دت سے صرف دوروز بعد ہی وفات ہوگئ (۱) ان میں بڑے شخ عز الدین احمد (۲) (۳) (۳) -۱۰۱۱ه) اور احمد (۲) (۳) (۳) -۱۰۱۱ه) اور تیسرے مجد الدین احمد میر صفر احمد (مولف کتاب مقامات معصومی) ہیں صاحبز ادیوں میں تیسرے مجد الدین احمد میر صفر احمد (مولف کتاب مقامات معصومی) ہیں صاحبز ادیوں میں سے حفصہ منسوب بہشنخ روح الله (۲) بن خواجہ محمد اشرف بن حضرت خواجہ محمد معصوم اور اساء منسوب بہشنخ محمد عثمان بن خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محمد معصوم (۵)۔

شیخ عزالدین احمد بن شیخ محمد فضل الله حضرت خواجه سیف الدین کے داماد تھے ان کی صاحبزادی بی بی نی بی نر ہرہ ان سے منسوب تھیں ، بی بی زہرہ کے انقال کے بعد حسن النساء بنت حضرت مروج الشریعت سے ان کا نکاح ہوا (٦)۔ شیخ عزالدین احمد لاولد ہی فوت ہو گئے (٤)۔

شیخ حسام الدین احمد بن شیخ محمد فضل الله کے تین بیٹے اور ایک بیٹی تھی بیٹوں میں نظام الدین ، جلال اور وجیہ الدین بیر تینوں لا ولد تھے ، ان کی بیٹی شیخ نورالحق بن حضرت وحدت سے منسوبے تھی (۸)۔

خصہ بنت شنخ محرفضل الله (شیخ روح الله بن شیخ محمد اشرف سے منسوب تھیں) کے بطن سے ایک بیٹا نوراحمد اورا یک بیٹی سارہ (منسوب بہمحرکر امت الله بن محمد سالم) تھی نور احمد کی صرف ایک بیٹی معصوم النسائقی (۹)۔
احمد کی صرف ایک بیٹی معصوم النسائقی (۹)۔
بی بی اساء کے بطن سے کوئی اولا دنہیں ہوئی (۱۰)۔

(۱) كتاب عاضر ۱۷ (۲) كتاب عاضر ۳۸۱–۳۹۱ (۳) اييناً ۱۹۹۱–۱۹۹۳مع تعليقات

(١٧) اليضاً ٣١٩/٣٣، روضة القيومية المقيومية المامة

(٢)رك تعليقات كتاب عاضر ٢٩ /١٥ ٨ ٨ - ١/١٥ ماشيه)

(٨) رك تعليقات كتاب طاضر ٢/٣٩٢ (٩) بدير احمديد ٢٩ (١٠) اليفأ ٢٠

## ميرصفراحرمعصوى

کباب حاضر مقامات معصومی کے مولف ہیں ان کے حالات زندگی متعارف اور مطبوعہ تذکروں میں نہیں ملتے ہم نے صرف ان اشارات کی بنیاد پران کے حالات مرتب کئے ہیں جو کتاب حاضراور معدن الجواہر میں جابجا ملتے ہیں۔

ولادت

مولف نے خودوضاحت کی ہے کہ ان کی ولادت ۱۵ ذی قعدہ ۱۰۸۱ سے اس جنوری ۱۹۷۱ء کوہوئی:

ولادت این آواره درسال بزارو بهشادوشش بجری و پانز د بهم شهر ذی قعده دست داد (۱)

اس کے علاوہ مختلف واقعات کے اندراج کے دوران جا بجا اپنے سال ولا دت کی طرف اشارات کئے ہیں:

مولف نے بتایا ہے کہ آغاز تالیف(۲) (۱۳۲۱ھ) کے وقت میری عمر ۴۵ سال ہے(۳)۔

اں طرح مولف کا سال ولا دت ۱۰۸۷ھ (۱۳۲۲–۴۵) برآ مدہوتا ہے۔ مولف نے لکھا ہے کہ حضرت خواجہ مجمد معصوم کے وصال (۲۹۱ھ) کے وقت میری عمرآ ٹھ سال تھی (۴) یعنی (۲۰۱۹–۸۵۵۵ھ) گویا ایک سال کو جاری برس کے طور برشار کیا ہے۔

حضرت جمة الله محمد نقشبند ثانى بن حضرت خواجه محمد معصوم کے وصال ۱۱۱۵ ہے دوران مولف ۲۸ سال کے تھے(۵) یعنی ۱۱۱۵–۲۸=۱۰۸۵ ہ

مولف نے مزیدا شارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت خواجہ سیف الدین بن حضرت

<sup>(</sup>۱) كتاب طاضر ۲۲/۳۹۵

<sup>(</sup>r) الينا ا/ ٢٠-٥ (كويا ايك سال روال سال كطور برشاركيا كياب) (٣) الينام

<sup>(</sup>م) اليناك ا/١٠ (٥) اليناك ٢٠

خواجہ محمعصوم کے وصال ۹۶۱ھ کے وقت میری عمرصرف دس سال تھی (۱) اس طرح (۱۰۹۱–۱۰)۸۲۱ھ بی برآ مدہوتا ہے۔

اپنے سال ولا دت کی طرف اشارات کے دوران چند مقامات پرمولف سے سہو بھی ہوا ہے، ایک مقام پرلکھا ہے کہ میری ولا دت سے پہلے حضرت مروج الشریعت کا وصال ہو چکا تھا (۲) حالا نکہ مولف خود ہی اس فصل میں حضرت مروج الشریعت کا سال وصال ۱۰۸۳ ھاکھ چکے ہیں (۳) گویا (۱۰۸۲ – ۱۰۸۳ ۳) مولف اس وقت صرف تین سال کے تھے۔

بحث کا حاصل ہیہ ہے کہ مولف کا سیح سال ولادت ان کی اپنی تحریرات کی بنیاد پر ۱۸۶۱ھ ہے۔

مولف كانام

مولف نے مقامات معصوی کے آغاز میں اپنانام یوں لکھاہے:

اما بعد برخوشه چینان ارباب ولایت ..... مخفی نماند که بندهٔ دوراز کار ...... صفراحمد فضلی معصومی بن معرفت و ولایت دستگاهی ..... شیخ محمد فضل الله العمری الاحمدی....(۴)

اینے والدگرامی حضرت شیخ محرفضل الله کے حالات کے ضمن میں اپنے خودنوشت حالات میں اپنا پورانام یوں تحریر کیا ہے:

عاجز شکته بال ..... جامع این مقامات فرخنده نکات مجدالدین احمدابوالبرکات حلقه بگوشان اولیا وصحبت میمی صفراحم معصومی عفاالله .....(۵)

مولف نے وضاحت کی ہے کہ حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کالقب'' مجدالدین' تھا (۲) اس لئے میرا ایک نام اس مبارک لقب پرمجدالدین احمد رکھا گیا اور حضرت

<sup>(</sup>۱) الينا ۲ ۳۳۷، ۲۳۳ (۱) الينا ۱۰-۱/۱-۱۰

<sup>(</sup>٣) ايفأا٢٣ (٣) كتاب طاضر٣-٣

<sup>(</sup>۵) ایناً ۳۹۲ (۳) ایناً ۵۵/۱۰ (۵)

مجددالف ٹانی علیہ الرحمتہ کی کنیت'' ابوالبر کات'(۱) تھی اس لئے میری کنیت بھی بہی مقرر کی گئی، لیکن ساتھ ہی یہ کہا گیا کہ ان کامشہور نام صفر احمد ہوگا کیوں کہ بینام ان کے جد مادری میر صفر احمد ردی کا تھا چونکہ ان کی کوئی نرینہ اولا دنہیں تھی اس لئے ابن کے نام پرمیر انام صفر احمد رکھا گیا تا کہ دنیا میں ان کی یا دگار رہ جائے:

مجدالدین .....که لقب حضرت ایثال بوده و کنیت ابوالبرکات معین فرموده که کنیت حضرت مجددالف ثانی است رضی الله تعالی عنه و گفتند که اشهرنام های صفر احمد باشد که نام جد شریف مادری مااست وایثال را اولا دیسری نمانده پس بایس تقریب نام ایثال نزدا هل روزگار باشد (۲)

مولف کی والدہ کومولف کی ولادت سے پیشتر عالم رویا میں حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری قدس سرہ کی زیارت ہوئی تو انہوں نے فر مایا کہ تہمارے ہاں جوفرزند تولد ہو اس کانام میرے نام پررکھنا، چنانچہ مولف کا ایک نام معین الدین بھی رکھا گیا تھا (۳)۔ اس کانام میرے مولف کے اساء معین الدین، مجد الدین احمد اور صفر احمد رکھے گئے لیکن ان میں جس نام کو شہرت ہوئی وہ موخر الذکر یعنی ''صفر احمد'' تھا مولف نے اپنی کتاب معدن الجواہر میں اپنانام صرف مجد الدین احمد ہی لکھنے پراکھنا کیا ہے (۴)۔ مولف کی تعلیم مولف کی تعلیم

مولف نے مروجہ علوم کی تخصیل کا آغاز اپنے والدگرامی کی خدمت میں کیاان کے والد اس عہد کے درجہ اول کے مدرسین میں تھے، انہوں نے اپنے بزرگوں (۵) کے علاوہ صدیث کی سند حضرت سیدزین العابدین مدنی ہے بھی کی تھی (۲) انہوں نے مدتوں درس دیا

<sup>(</sup>۱) زبرة القامات ۳ (۲) كتاب طاخر ۲۹۵

<sup>(</sup>٣) ايضاً ٣٩٥-٣٩٥ (٣) معدن الجوابر ٢

<sup>(</sup>۵) ﷺ میرمحد فضل الله نے شرح وقایہ حضرت خواجہ محدمعصوم سے بڑھی (مقامات معصوی ۳۱۸) اس کے علاوہ حضرت خواجہ محدمعصوم سے بڑھی (مقامات معصوی ۳۱۸) اس کے علاوہ حضرت خواجہ محدمت معرب معلامہ محدفرخ، ملا بدرالدین سلطانپوری اور اپنے والد قاضی عبدالقادر سے تحصیل کی (ایصناً) (۲) ایصنا ۱۲/۳۲–۱۵ (نیز تعلیقات)

اوراس امر خیر میں اتنا غلوتھا کہ جمعہ کے روز بھی طلبہ کور خصت نہیں دیتے تھے(۱) مولف نے مروجہ کتب شرح مواقف اور مشکوۃ المصابح وغیرہ اپ والدگرامی سے پڑھیں وہ اپ اس جینے اور ہونہار شاگرد کے علمی مباحث سے اس قدر متاثر تھے کہ درس میں شامل کتب درسیہ کے حواثی پر اپ اس فرزند کے اقوال کو ان کے نام کے ساتھ جا بجا قلم بند کر رکھا تھا (۲) اس کے علاوہ مولف نے فیض الباری شرح صحیح بخاری تالیف شیخ محمد اعظم بن حضرت خواجہ سیف الدین کے چندا جزاا ہے والدگرامی سے سبقاً پڑھے (۳)۔

رے رہے ہیں وضاحت کی ہے کہ تیرہ سال کی عمر میں (۱۰۹۹ھ/۱۹۸۵ء) کو جب مولف نے یہ بھی وضاحت کی ہے کہ تیرہ سال کی عمر میں (۱۹۹ ھے/۱۹۸۵ء) کو جب ایخ والد کے ہمراہ ملتان گئے تو سید ابراہیم بن مخدوم رابع محمد یوسف گردیزی کی خدمت میں خانقاہ گردیزیہ میں جا کرعلم منطق کی مشہور کتاب شرح شمسیہ کا درس لیا (۴)۔

شيوخ طريقت

مولف نے اپنے مشائخ میں سے حضرت میر محد فضل الله (والدخود)، حضرت شخ صبغت الله، حضرت ججة الله محمد نقشبند ثانی اور حضرت خواجه سیف الدین قدس امرارہم کی عنایات خصوصی کا جابجا تذکرہ کیا ہے۔

ا ہے والد گرامی کو' اپنا پیراول واستاد کامل' بتایا ہے:

والدبزرگوار این ذرهٔ بی مقدار را که پیر اول و استاد کامل این عاصی نابکار اند.....(۵)

.....حضرت والد بزرگوار کہ پیرعالی مقدارایں نیاز مند نیز بودند.....(۱)
\* مولف نے اپنے نام کے ساتھ نسبت'' فضلی'' اپنے والدگرای میر محمد فضل اللہ کے ساتھ اپنے ای اختصاص کی بنا پرکھی ہے(۷)۔

<sup>(</sup>۱) ایشاً ۲۸ (۲) ایشاً ۹۵

<sup>(</sup>٣) الضاً ١٩/٣٣٤ (مع تعليقات)

<sup>(</sup>م) ایناً ۲۷س (۵) کتاب طاخر ۲۹۳-۱۰ (۲) ایناً ۹۵س

<sup>(2)</sup> ركبمقدمه بذابعنوان مولف كانام

والدگرامی کے بعد مولف نے اپنے شیوخ میں دوسرانام حضرت شیخ صبغت الله(۱)

بن حضرت خواجہ محموم قدس سر ہما کا لکھا ہے، مولف مقامات معصومی کی تحمیل ہے قبل
حضرت شیخ صبغت الله کے حالات پر مستقل کتاب معدن الجواہر کے نام سے تالیف کر چکے
سے (۲) جس میں انہوں نے اپناس شیخ بزرگوار کے ساتھ اختصاص کا جا بجاذ کر کیا ہے،
مقامات معصومی میں لکھتے ہیں کہ حضرت شیخ صبغۃ الله نے اپنے آخری ایام حیات میں مجھے
ابنی ضمنیت کی بشارت دی تھی جس کے آثار بھی ظاہر ہوئے:

عالی حضرت ایں فدوی آستان را مدتی چند پیش از وصال خود در ضمن مقد سه گرفته عالی حضرت ایں فدوی آستان را مدتی چند پیش از وصال خود در ضمن مقد سه گرفته ..... و آثار بسیار که مترتب برمعامله مضمنیت است درمی یا بی ، فوقع کمابشر (۳) مولف نے معدن الجواہر میں خود وضاحت کی ہے کہ وہ حضرت شیخ صبغت الله کے مولف نے معدن الجواہر میں خود وضاحت کی ہے کہ وہ حضرت شیخ صبغت الله کے

مولف کے معدن اجوابر یس خود وضاحت کی ہے کہ وہ مطرت کی صبغت اللہ کے خلیفہ مجاز ہیں (س)۔ای اختصاص کا مظہر ہے کہ مولف نے مقامات معصومی میں بہت ی مطلبہ مجاز ہیں (س)۔ای اختصاص کا مظہر ہے کہ مولف نے مقامات معصومی میں بہت ی روایات شیخ محمص بغت الله کی سند ہے تحریر کی ہیں (۵)۔

مولف کوحضرت جمة الله محمد نقشبند ثانی بن حضرت خواجه محمد معصوم رحمته الله علیها ہے بھی خصوصی لگاؤتھا،مولف کے معاصر کمال الدین محمد احسان نے انہیں حضرت جمة الله کا مرید بتایا ہے(۱)۔

> مولف نے اپنے بعض مریدین کا بھی ضمنا ذکر کیا ہے۔ مولف کے سلاطین وامراء سے روابط

مولف نے سلاطین ہند میں ہے محم معظم بہادر شاہ عالم خلد منزل بن اورنگزیب سے اپنی ملاقات اور اس کے ساتھ اپنے توسل کا بھی ذکر کیا ہے اسی طرح فرخ سیر کو بھی نہایت

<sup>(</sup>۱) شیخ صبغت الله کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو کتاب حاضر ۲۶۳-۲۹۰ ومعدن الجواہر

<sup>(</sup>r) تفصيل كے لئے ديم يحتے مقدمه بند" تاليفات مير صفراحم معصوى"

<sup>(</sup>٣) كتاب عاضر ٢٨٢-٢٨٢

<sup>(</sup>س) محمضل الله قندهاري: عمدة القامات ٢٨٧

<sup>(</sup>۵) تفصیل کے لئے دیکھئے مقدمہ بندا کاعنوان "راویان مقامات معصوی" (۲) روضہ ۱۸/۱۳

عمدہ الفاظ میں خراج تحسین پیش کیا ہے اور امراء عصر میں سے نواب نظام الملک آصف جاہ، محمد المین خان ، ارادت خان واضح ، شیخ بر ہان فاصل خان تو نی ، امیر خان والی کابل ، شیخ علی خان اور مرز امحمد مسعود فو جدارا نک وروہ تاس کے ساتھ اپنے مراسم اور ان کے ساتھ جا بجا ملاقات کا ذکر کیا ہے۔

مولف نے لکھا ہے کہ ۳۲ سال کی عمر میں بر ہانپور میں تھا لیعنی (۱۱۸ + ۳۲ = ۱۱۱۸ میں اس قیام کے دوران بادشاہ خلد منزل بہادرشاہ کی طرف ہے آئیں سورو پے وصول ہوئے (۱) ان دنوں اور نگزیب کے انتقال اور جائٹینی کے معاملات کے سلطے میں شنرادہ بہادرشاہ خلد منزل بھی اورنگ آباد میں مقیم تھا (۲) ممکن ہے مولف اس وقت ہے ای کے لئکر میں مستقل ملازم ہوں اوراک کے ساتھ بر ہانپور گئے ہوں کیونکہ اس کے دوسر سال جلوس ۱۱۱ میں جب خلد منزل نے اجمیر پر جملہ کیا تو مولف اس کے شکر میں موجود تھے (۳) اجمیر کے زمینداروں راجہ جے شکھ اور راجہ اجبت شکھ کے ساتھ مغل فوج کا شدید مقابلہ ہوا دی بارہ ہزارا فراد قبل ہوئے ، معاصر مورخ کا مورخان کا ساتھ مغل فوج کا شدید مقابلہ ہوا دی بارہ ہزارا فراد قبل ہوئے ، معاصر مورخ کا مورخان کا بیان ہے:

.....سید شجاعت خان بار به ناظم الجمیر معروض گردید ..... بسیاری از سادات
بار به در نواح سانجر رسیده ، بافواج راجه جے شکھ زمیندار آنبر و راجه اجیت شکھ
زمیندار مار وارمعر که قال آراستند ، جنگی به نهایت صعوبت به وقوع پیوست .....
قریب ده دواز ده بزار کس از مسلمین و بنود قتیل و مجروح گشتند .....(۴)
خلد منزل بها در شاه نے ایک صحبت میں مولف کو بتایا که حضرت خواجه محمد معموم قدس
سره نے مجھے اپنے والد کے حین حیات ہی جانشینی اور با دشاہت کی بشارت دی تھی (۵) اس

<sup>(</sup>۱) كتاب عاضر ۳۳۵-۵۳۳ (۲) كامورخان: تذكره السلاطين چغتاه

<sup>(</sup>٣) كتاب عاضر ٢٨٦/١١-٢١ (٣) تذكرة السلاطين چغتام سنيز ملاحظه بو:

Sarda, H, B: Ajmer, 74, Inrvine, w: Later Mughals Vol. p. 45-48.

<sup>(</sup>۵) كتاب عاضر ۱۳۳

نے تخت نشینی کے دوسرے سال سے بات مولف کو بتائی (۱)۔

مولف نے فرخ سیر کیلئے بھی جا بجا بہت عمدہ الفاظ استعال کئے ہیں اسے 'شہید' لکھا ہے (۲) لیکن اس سے اپنے تعلق کی نوعیت نہیں بتائی ، جب مولف نے مقامات معصومی کی تالیف کا آغاز کیا تو محد شاہ سلطنت ہند پر متمکن تھا اس کیلئے مولف کے ان الفاظ:

"سلطان الاسلام ظل الله في الايام خليفة الله في العالمين غياث الاسلام ومغيث السلمين به زيراي فهميده طاق مينا دوچيثم آ دميت ز دست بينا ابوالمظفر ناصر الدين محمد شاه بادشاه غازى خلد الله تعالى ملكه وسلطانه وافاض علينا وعلى العالمين مرووح ان (س)"

سے بیقیاس کیا جاسکتا ہے کہ مولف کوشا ید محمد شاہ سے بھی توسل تھا۔

<sup>(</sup>۱) تعلیقات کتاب بزا ۱۲/۲۱۳ ما ۱۹-۱۹ (بهادر شاه کے حضرت خواجہ سے بیعت اور عقیدت کے سلسلہ میں ملاحظہ ہومقدمهٔ بذاحضرت خواجہ کے سلاطین وام راء سے روابط)

<sup>(</sup>r) كتاب ٥٠٨ (٣) اليناء الناء (٣) كتاب طاضر ٥٩ /٨-١٠ وتعليقات

ر ہا(۱) مولف مقامات معصومی اس موقع پر میدان میں موجود اور اعتاد الدولہ کے طرفد ارکی حیثیت سے اس کے لئے فتح ونفرت کی دعا کر رہے تھے(۲) اس معرکے میں حضرت خواجہ محمد زبیر کے ایک مرید فلص حاجی قندھاری بھی مولف کے ہمراہ میدان جنگ میں تھے(۳)۔

عمرت و تنگدی کی حالت میں ایک سفر کے دوران کراماتی طور پر مولف نے نظام الملک آصف جاہ (۱۰۸۲–۱۲۱۱هے/۱۲۷۲–۱۲۸۸ء) کی طرف سے سورو پے بطور نظام الملک آصف جاہ (۱۰۸۲–۱۲۱۱هے/۱۲۷۲ کے درانہ وصول ہونے کا ذکر کیا ہے (۳) جس سے قیاس کیا جا سکتا ہے کہ جارے مولف کو نواب نظام الملک سے بھی توسل تھا۔

تاریخ ارادت خان کے معروف مولف، شاعر اور امیر مبارک الله واضح مخاطب بہ ارادت خان سے بھی مولف کو ملنے اور ان سے روایت کرنے کا موقع ملاتھا (۵) کابل کے دوناظموں امیر خان (۲) اور گنج علی خان (۷) سے بھی مولف کی نشست و برخاست تھی اور بید دونوں امراء مقامات معصومی کے راویوں میں بھی شامل ہیں (۸)۔

مولف کے بیانات سے بیمعلوم نہیں ہوسکا کہ وہ سلاطین وامراء کے ہاں کس منصب پر فائز تھے، کتب تاریخ بھی ان کے ذکر سے خالی ہیں انہوں نے اعتماد الدولہ اور امیر الامراء حسین علی خان کی لڑائی جس میں وہ شریک تھے کا واقعہ لکھنے کے بعد بتایا ہے کہ وہ اس لشکر

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے تعلیقات ۱۰/۲۲۰ جنیدی، محمرمجوب: حیات آصف ۱۷۹–۱۸۰ بالمکند نامه مرتبہ سیش چندر علی گڑھ، ۱۹۷۲ء

<sup>(</sup>۲) کتاب حاضر ۲۲۰-۲۲۱ اعتماد الدوله حضرات نقشبندیه سے خصوصی عقیدت رکھتا تھا، حضرت خواجه محمد زبیر سے اس کی ارادت کی تفصیل کے لئے دیکھئے روضة القیومیہ ۴۲۰۱-۱۳۵۱ - ۲۶۴۱

<sup>(</sup>٣) كتاب طاخر ٢٢١ (٣) اليفا ٢٠٠ (٥) اليفاً٥٥ (ركب مقدمه بذا" راويان مقامات معصوى"

<sup>(</sup>١) اميرخان كے حالات كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب حاضر ٢٢-١٦/٣٢٩

<sup>(2)</sup> الفألا ٣٣/١٦-٣٦

<sup>(</sup>۸) رک راویان مقامات معصوی مقدمهٔ بدا (نیز اس باب کے بعض امور کی توضیحات کے لئے بھی بہی عنوان ملاحظہ کریں)

ے واپس شاہ جہاں آباد صرف'' حصول امارات ومرادات''کے لئے آئے تھے(۱) ایک منصب دار بھی جس کا انہوں نے نام نہیں لکھا مولف سے بیعت تھا: کی از اغنیای ایں وقت بہ منصب عمدہ ممتاز است و بہ خد مات شائستہ سرافراز و بدرست ایں بی بصناعت ارادت حضرت ایشاں حاصل نمودہ .....(۲) مولف کے مختلف سفر

مولف چونکہ سلاطین وامراء سے متوسل تھے(۳) اس کئے وہ مختلف ملکی مہمات کے دوران کشکر کے ہمراہ کئی مقامات پر گئے اور اپنے والدگرامی کے ساتھ بھی اور بھی اپنے شخ بزرگوارشخ صبغت الله بن حفزت خواجہ محرمعصوم کے ہم سفر رہے انہوں نے لا ہور، ملتان، انک ،قریبه ملحان، شیر پور، دبلی، پانی بت، بر ہانپور، گوالیار، اجمیر، اکبرآ باد، دکن، سہار نپور، پشاور، میوہ خاتون (کابل) دید یعقوب، جلال آ باد اور کابل تک طویل سفر کئے ان اسفار کے دوران وہ برابر تصنیف و تالیف میں بھی مصروف رہے (سم) ان کے بعض سفروں کی تفصیل بلاختا میں ا

مولف کے مختلف اسفار کو دوحصوں میں تقسیم کیا جا بسکتا ہے اول وہ سفر جو انہوں نے ایک مولف کے دوسرے ان کے دصال ایٹ کے دوسرے ان کے دصال کے دوسرے ان کے دصال کا ادا ہے اور ان کے بعد کے سفر۔

قدیم ترین سفرجس کا ہمیں مولف کے بیانات سے اندازہ ہوتا ہے، ہ ان کا پچپن میں اپنے والد کے ہمراہ پشاور کا سفر ہے جس میں وہ حضرت خواجہ کے ضلیفۂ نامدار شیخ محمر صدیق پشاوری (۵) کی زیارت کے لئے بھی مجئے تھے (۲) غالبًا سر ہند سے کا بل جاتے ہوئے پشاوری (۵) کی زیارت کے لئے بھی مجئے تھے (۲) غالبًا سر ہند سے کا بل جاتے ہوئے

<sup>(</sup>۱) كتاب طاخر (۲) كتاب طاخر (۲)

<sup>(</sup>٣) رك به مقدمه بنرا" مولف كسلاطين وامراء بروابط"

<sup>(</sup>۴) رك بمقدمة حاضر تاليفات مير صفراحم معصوى

<sup>(</sup>٥) حالات ك لئے ملاحظة وكتاب حاضر ٢٣٢ - ٢٣٨ (١) ايسنا ٢٣٨

کیوں کہ مولف کے والدا کثر ہا جوڑ اور کا بل جایا کرتے تھے(۱) چودہ سال کی عمر میں مولف ایخ دالد کے والد اکثر ہا جوڑ اور کا بل جایا کرتے تھے(۱) چودہ سال کی عمر میں مولف کے السیان ان کے والد نے ان کے کشف کے ایک نتیج کا اثبات کیا(۲)

مولف تیرہ سال کی عمر میں اپنے والد کے ساتھ ملتان گئے اس وقت نواب مکرم زان صوبدار دار تھا وہاں مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ شخ محمہ یوسف گردیزی رابع (۳) سے دری کتب پڑھیں (۴) (۱۱۱۵ھ/ ۱۵۰۳ء) میں جس سال حضرت ججة الله محمد نقشبند ثانی کا وصال ہوا مولف اپنے والد کے ہم سفر اور قریبہ شیر پور (بالای آب شلج) میں مقیم شے (۵) ای طرح مولف کے والد پنجاب کے قریبہ ملحان میں سفر کے دوران تھہر نے تو مارے مولف بھی ہمر کاب تھ (۱) حضرت خواجہ کے معروف خلیفہ شخ بایزید سہار نپوری کا وصال کے بعد مولف اپنے والد کے ہمراہ سہار نپور سے گزرتے ہوئے شخ مذکور کے مزار کی زیارت کیلئے بھی گئے (۷)۔

مولف کئی مرتبہ افغانستان بھی گئے حضرات مجددیہ کی تعلیمات کے جن علاقوں میں گہرے اثرات کاعلم ہوتا ہے ان میں وسط ایشیاء کے ساتھ کابل وقندھار بھی قابل ذکر ہیں، مولف ان علاقوں میں پہلے تو والد کے ہمراہ پھران کے وصال کے بعد بھی گئے تھے۔ مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ خواجہ عبدالصمد کا بلی کے وصال ۱۱۰۸ھ/ ۱۹۹۱ء مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ خواجہ عبدالصمد کا بلی کے وصال ۱۱۰۸ھ/ ۱۹۹۱ء کے قبل ان کے گاؤں دیہ یعقوب (کابل سے ایک فریخ بجانب جنوب) جانے کا بھی ذکر کیا ہے (۸) نواح کابل کے ایک شخ طریقت کے ساتھ سوال وجواب کی محفل میں مولف کیا ہے والدگرامی کی خدمت میں حاضر بتایا ہے (۹)۔

| (۲) ایضاً ۲۹۷  | (۱) تعلیقات متن حاضر ۲۰-۱۵/۳۳۱         |
|----------------|----------------------------------------|
|                | (r) حالات كے لئے و كيھئے كتاب حاضر ٢٧٣ |
| (۵) ایشاً ۲۰۰۳ | r • - 10/ ٣ ٢ - 10/ ١١ (٣)             |
| (۷) ایشاً ۲۵   | (٢) الضاء٥                             |
| (٩) الضاً ١٨٥  | (٨) الصنا ١٣/٣٨٥ مع تعليقات            |

مولف لا ہور میں کئی مرتبہ مفتی محمد باقر لا ہوری (ف حدود ۱۰۹ه) سے ملے(۱) اور لا ہور میں ہی مولف نے اپنے جد مادر شخ صفر احمد رومی کے مزار کی زیارت بھی کی ہے(۲) اسی طرح سفر کے دوران مولف کی شخ حسین عشاق (ف ۱۰۹ه) سے دکن میں قلعہ پرنڈہ میں ملاقات ہوئی۔(۳)

اسفارمولف کے دوسرے جھے میں ہم نے مولف کے ایسے اسفار کا حال درج کیا ہے جوانہوں نے والد کے وصال کا اا اھ/ ۲۰ کا ء کے بعد کئے یا اس امر کی صراحت نہیں کی یا مولف کے بارے میں معلومات کی انتہائی کی کے باعث ہم ان اسفار کے سنین متعین نہیں کرسکے۔

مولف نے دومرتبہ برہانپور جانے کا ذکر کیا ہے ، اول شیخ ابوالمظفر برہانپوری (ف حدود ۱۰۸ اھ) کے مزار پر حاضری کا ذکر کیا ہے (سم) لیکن بیہ وضاحت نہیں کی کہوہ اپنے والد کے ہمراہ تھے، دوسری مرتبہ ۳۲ سال کی عمر میں یعنی ۱۱۱۸ھ/ ۷۰ کا ءکو برہانپور گئے ان دنوں مولف کے ہاں فرزند تولد ہوا (۵)۔

مولف ۱۱۲۰ه/۱۸۰۵ میں خلد منزل بہادر شاہ کے لشکر کے ساتھ نواح اجمیر کے گاؤں سانجٹر میں تھے (۱) یہاں مولف تقریباً دوسال تک مقیم رہے کیوں کہ انہیں یہیں سرہند پر سکھوں کے حملے اور حضرت شیخ محمد صبغت اللہ کے وصال ۱۱۲۱ھ کی اطلاع ملی تھی (۷)۔

مولف نے اپنے شخ بزرگوارشخ صبغت الله (ف ۱۱۲۲ه/۱۵۱۰) کے حین حیات بعض اسفار کا ذکر کیا ہے ایک مرتبہ ان کے ہمراہ کابل جانے کا تذکرہ کیا ہے(۸) پھر مولف کی انک ورہتاس کے فوجدار مرزامجر مسعود سے ملاقات ہو کی تو اس سے ایک اہم

<sup>(</sup>۱) ایناسه سم ایناسه سم (۲) رک مقدمه بذا" اجدادمولف"

<sup>(</sup>٣) ايضاد٨٥ (٣) ايضا٩٣٨

<sup>(</sup>۵) الصنام ۵۳ (ولادت مولف ۱۰۸۲+عمر مولف ۵۳=۱۱۱۸ه)

<sup>(</sup>٢) مقدمة بذا" مولف كے سلاطين وامراء يروابط"

<sup>(</sup>٤) كتاب حاضر (٨) معدن الجوابر ٢٣

روایت نقل کی (۱)۔

مولف نے وضاحت کی ہے کہ مجھے حضرت شیخ صبغت الله کے آخری ایام حیات میں ان کی خدمت میں کچھ عرصہ رہنے کا موقع ملالیکن ساتھ ہی بعض موانع کی بناء پر انہیں دکن کے سفر پر روانہ ہونا پڑا (۲) مولف نے حضرت شیخ صبغت الله کے حین حیات ہی ان کے حالات پر مستقل کتاب معدن الجوابر اجین میں ہی کمل کی تھی (۳)۔

حضرت خواجہ کے خلیفہ ملاموی بھٹی کوئی (ف ۱۲۳سے/۱۱۱ه) کے ہمراہ مولف نے و بلی جانے کاذکر کیا ہے (۴)۔

۱۳۶ ادم ۱۳۶ میں مولف شیخ ابوطنیف بن حضرت وحدت کے ساتھ کہیں سفر کر رہے تھے کہ انہیں حضرت وحدت دبلی میں رہتے ہے کہ انہیں حضرت وحدت دبلی میں رہتے ہے، ان کی نعش مبارک دبلی ہے براستہ پانی بت اور سرائے کنور سے سر ہند پہنچانے کی مولف نے بھی سعادت حاصل کی مولف کے بیٹے محم معثوق بھی ہم سفر تھے (۵)۔

مولف حضرت وحدت کے وصال ۱۱۲۱ه م۱۲۱ه یہ بی یعنی الا ۱۱۲ه مران ہے ہی لیمی الا ۱۱۲ه مران مران ہے ہی لیمی الا ۱۱۲ه مران الا ۱۱۲ه مران الا ۱۱۲ه مران الا ۱۱۲ه مران الا ۱۲ه مران الا ۱۲ه مران الا ۱۲ه مران الا ۱۲ه مران الا الا ۱۲ه مران الا الا ۱۲ه مران کی الیف کے آغاز ۱۳۳۱ مران ۱۲۰ه سر مران کی الیف کے آغاز ۱۳۴۱ مران کی الیف کے سلسلہ میں حضرت خواجہ کی جن منا باز منایات کا احساس کیا تھاوہ اب آغاز تالیف میں پھر محسوس ہو کی (۱) مولف نے لکھا ہے کہ ۱۱۲۴ مران الا ۱۲۵ء کے سفر کی وجہ مخالفین کی ایڈ ارسانی کا خدشہ ہے، انہوں نے نہ تو مخالفت کی نوعیت اور نہ ہی مخالفین کے نام بتا ہے ہیں ممکن ہے اس وقت کی سیاسی پارٹیوں مران کی مخالفت کی طرف اشارہ ہو کیوں کہ ہمارے مولف کی میں سے ایرانی پارٹی پارٹی کی میں سے ایرانی پارٹی کی مران کی مخالفت کی طرف اشارہ ہو کیوں کہ ہمارے مولف کی میں سے ایرانی پارٹی کا مدارے مولف کی میں سے ایرانی پارٹی کے مہران کی مخالفت کی طرف اشارہ ہو کیوں کہ ہمارے مولف کی

<sup>(</sup>۱) مقدمه حاضر" راویان مقامات معصوی" (۲) کتاب حاضر ۲۸۱

<sup>(</sup>m) ركب" تاليفات ميرصفراحم معصوى "مقدمه بذا (س) كتاب عاضر ٥٩٣

<sup>(</sup>۵) كتاب ماضر ١١٣ - ١٥ ١٥ (مع تعليقات)

<sup>(</sup>١) الضاء / ١١٠ - ١١ (آغاز تالف ١١٣١ - ٨ = ١١١١٥)

تورانی پارٹی میں شامل اور ان کے شریک لشکررہتے تھے(۱) بہرحال بیا ندازہ ہوتا ہے کہ مولف کوشدید بیاری کی حالت میں بھی سفر کرنا پڑا اور وہ سر ہند سے دہلی پہنچ کرمزید بیار پڑ كے تھوڑے سے افاقے كے احساس ير بى سفر اختيار كرليا ، مولف كے الفاظ ملاحظہ ہوں: درین مرتبه که بدوطن مالوف اعنی بددارالارشاد حضرت سر مند به مضی مدت سه و نیم سال رفته بود ..... وبعدایذ ای که عضی از مخالفین که بعض آنها دشمنان این مثین اند كهسبب اختياراي سفرسعادت ثمر دولت اثر گرديده ..... باوجود كهمرض صعب مشرف به ہلاکت باشد کشیرہ بود درعین نقامت بلکہ قدری از مرض ماندہ کہ بہ حلاوت خاطریا دریں سفرنها ده ہنوز سفرمقرر داشته نه رسیده که بتقریب است و فی الحقيقت بهتقاضاى قسمت چندروز درشاه جهان آبادا قامت ورزيده بهنوعي بمرض مهلك مبتلا گشته ورشتهٔ امیدازعبورگسته که بهنا گاه از یاری بخت اقبال و .....شهر شريف رئيج الثانى كه باشب جمعه اتفاق ساختة نورجيثم ابوداؤد نياز احمرسلمه الله سجانه كهرفيق اسفاراست ومحرم اسرار درمنام سعادت اثمار دولت انجام بمشامده بإ كمال حضرت سيدالا نبياءوا مام الاصفياء.....صلى الثه تعالى عليه وعلى آله وصحبه وسلم و بارک مشرف گردیده .....شمول نعمت بهیه وطلوع دولت بهیه که در این سفر خيرالاسفار به فضل الرحيم الغفار بريس عاصي دوراز كاريرتو انداز گرديده ..... در روز بنج شنبه سنه بزار وصدوی و دود که از لفظ ( مادهٔ تاریخ تالیف مقامات معصوی ) پیدااست.....(احقرقبل ازیں بهہشت سال درہمیں بلدهٔ دارالخلافه درخواب به شرف صحبت حضرت ایثال مشرف گشته ..... (۲)..... بعد از برآمدن حضرت سر ہند بلدهٔ دارالخلافه شاه جہان آباد دریں سفرخیر الاسفار بندگر دیدہ .....محض بہ بركات تصرفات حضرت ايثال رضي الله تعالى عنه به سعادت كشاكش برآيدن ازیں جا بآسانی میسر گردیدہ بہ حلاوت اکبر آباد را دیدہ بارفافت عسکر باز

<sup>(</sup>۱) كركمقدمه بذا" مولف كے خلاطين وامراء بروابط"

<sup>(</sup>٢) كتاب حاضر٥-١٢ (كلصأ)

معاودت شاه جهان آباد تاحصول امارت ومرادات دست داده ..... چه شروع این مفتاح بست و ششم رائع الثانی در عین از ارواضطرار بود ...... و بست و ششم جمادی الا ول متصله آن به شفاد کشائش برآ مدن جانب اکبرآباد میسر گردیده درآن وقت تحریر مفتاح اول تا ..... باز ، دخول این بلده از رجوع به تاریخ نوز د جم محرم الحرام اتفاق یا فته ..... (۱)

فقیر دوراز کاریک باربه داعیه گوالیاراز سر بهند برآیده چون به شاه جهان آبادرسیده در مقام آنخضرت (شیخ محمصدیق بن حضرت خواجه) بدستور قدیم خود منزل نموده و در آن جابجی شدیدگرفتارگردیده وامتداد دو هفته کشیده .....(۲)

ان اقتباسات مندرجه ذيل نتائج اخذ موتي بين:

- ا- مولف اس مرتبہ سرہند میں اپنے اہل وعیال کے ساتھ ساڑھے تین سال تک رہنے کے بعدوا پس اپنی ملازمت کے لئے روانہ ہوئے۔
  - ۲- مولف اس سفر پرروانه ہونے سے بل ہی سر مند میں بیار تھے۔
    - ٣- انہوں نے ایام مرض میں بی سفر کا آغاز کیا۔
    - ٣- سفر كاسبب مخالفين كى ايذ ارسانى اورمخالفت بتايا ہے۔
      - ۵- رائے میں انہوں نے دہلی میں قیام کیا۔
- ۲- مولف کامعمول تھا کہ سفر پر جاتے اور واپس سر ہندآتے ہوئے اپنے ماموں حضرت
  شخ محمصد بق بن حضرت خواجہ محمعصوم کے ہاں دہلی میں قیام کرتے تھے۔
  - 4- مولف دہلی چینچ کر پھر بیار ہوئے ، یہ بیاری دو ہفتے تک رہی۔
    - ۸- مولف کے فرزند نیاز احمر بھی شریک سفر تھے۔
  - 9- بیسفرمقامات معصومی کے آغاز تالیف ۱۳۲ اھ/۲۰۱۰ء کے دوران کیا۔
    - ١٠- بيسفرسر مندے اكبرآبادتك تھا۔
  - اا- مولف کے بیانات ہے معلوم ہوتا ہے کہوہ اس سفر میں کشکر کے ساتھ تھے۔
    - (۱) كتاب طاضر ۲۱ ۳۳۳ (۲) ايسنا ۵۵ س

۱۲- اس کشکر کے ساتھ مولف پھر حصول'' امارت ومرادات' کے لئے دبلی آئے۔ ۱۳- دبلی سے پھر گوالیار کی طرف سفر کیا۔

موخرالذکراشارے سے بیمعلوم نہیں ہوتا کے مولف ای سفر میں اکبرآباد سے ہی گوالیار کی طرف گئے یا دہلی واپس آ کر پھرگوالیار کے لئے رخت سفر باندھا۔

مولف نے یہ بھی وضاحت نہیں گی کہ وہ اس سفر اکبر آباد میں کس لشکر کے ساتھ گئے سے لیکن انہوں نے عہد محمد شاہی میں آغاز تالیف مقامات معصومی کے دوران ۱۱۳۱ھ/
• ۱۲ء میں ہمراہ عسکر اکبر آباد جانے کا ذکر کیا ہے، اس سال کئی مہمات روانہ ہو کیں لیکن اہم ترین مہم وہ ہے جس میں لشکر شاہی عبداللہ خان اور حسین علی خان (سادات بار ہہہ التماس پر براستہ اجمیر دکن کی مہم پر روانہ ہوااتی مہم کے دوران محمد شاہ نے سادات بار ہہ سے التماس پر براستہ اجمیر دکن کی مہم پر روانہ ہوا ای مہم کے دوران محمد شاہ نے سادات بار ہہ سے گلوخلاصی کروایا اور حسین علی خان قبل ہوا (۱) ہمارا قیاس ہے کہ مولف اس لشکر کشی کے دوران اکبر آباد تک گئے ہوں گے۔

مولف اس سفرا کبرآ باد میں حضرت مجددالف ثانی کے خلیفہ میرمحمد نعمان اکبرآ بادی کے نبیر ہے۔ سیادت پناہ نعمان خان سے ملے تھے(۲)۔

مولف نے سنین کے اشاروں کے بغیر بھی اپنے سفرافغانستان کا کئی مرتبہ ذکر کیا ہے ایک مقام پر کابل کے امیر گنج علی خان (۳) سے ملاقات اور اس سے روایت کی ہے(۴)۔

کابل سے تین فرسخ کے فاصلے پر دامن کوہ میں واقع ایک قرید دیہ یعقوب میں مولف نے کئی مرتبہ حضرت خواجہ کے خلیفۂ اول خواجہ محمد حنیف کا بلی کے مزار پر جانے کا ذکر کیا ہے(۵)۔

ایک مرتبه مولف کابل جارے تھے کہ راستے میں جارباغ جلال آباد میں طہرے جہاں

<sup>(</sup>۱) كامورخان: تذكرة السلاطين چغتا ۴۰۸-۱۱۳و به بعد (۲) كتاب حاضر ۲۰۹

<sup>(</sup>٣) مجنَّخ علی خان کے حالات کے لئے ویکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۲۲/۳۳

<sup>(</sup>٣) كتاب طاضر ٩٦ الينا ٣٣

ایک بزرگ نے مولف میں نسبت مجددی کا اور اک کر کے عقیدت کا اظہار کیا (۱)۔ مولف کے احباب

حد شارآری ٔ خلفای اکابر راشنیده ام که به چهار صد بوده که حدود اربعه را منور گردانیده وفقیر را جم صحبت بعضی ازیں اکابر دست داده (۴)

ان خلفاء میں سے لا ہور کے مفتی ، نامور عالم اور مصنف مفتی محمد باقر لا ہوری کی صحبت سے '' خظ تمام'' حاصل کرنے اور مولف کے والدکی بیاض میں مندرج مفتی محمد باقر لا ہوری کی بثارات کا ان صحبتوں میں عینی ادراک کرنے کا موقع ملا (۵) ای طرح شیخ محمد فاروق لا ہوری ہے بھی مولف نے صحبت کا ذکر کیا ہے (۲)۔

مولف نے اپنے قیام کابل کے دوران حضرت خواجہ کے خلیفہ خواجہ عبدالصمد کا بلی کے

<sup>(</sup>۱) اینآ۲۲-۲۲۸ (۲) کتاب طافر ۲۱۱ – ۲۵۷

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر كاعنوان مفتاح بهشتم در ذكر بعضى از اقبر باء حضرت ايثال ..... ٣٥٩ – ١٩ ٣

<sup>(</sup>م) ایناً ۲۲۳ (۵) کتاب طفر ۲۵۵ - ۲۵۵ (۲) ایناً ۹۵

ساتھنشست وبرخاست کابھی تذکرہ کیاہے(۱)۔

خانوادهٔ مجددیہ کے بعض افراد کے ساتھ بھی مولف کے تعلقات تھے حضرت وحدت کے صاحبزاد ہے شخ ابوحنیف مولف پر خاص مہر بانی فر ماتے تھے نیز وہ ایک سفر میں مولف کے ہم سفر بھی تھے (۲) علامہ محمد فرخ بن حضرت خواجہ محمد سعید کے صاحبزاد ہے شخ محمدار شد کے ہم سفر بھی تھے (۲) علامہ محمد فرخ بن حضرت خواجہ محمد وف شخ طریقت حضرت کے ساتھ مولف کی اکثر صحبت رہتی تھی (۳) اس خانواد ہے کے معروف شخ طریقت حضرت خواجہ محمد زبیر (۴) بھی مولف پر بہت مہر بان تھے (۵) مولف نے کئی مقامات پر ان کی خواجہ محمد زبیر کے خلیفہ حاجی عنایات اور ان سے روایات کی ساعت کا تذکرہ کیا ہے (۲) خواجہ محمد زبیر کے خلیفہ حاجی قندھاری مولف کے ساتھ بی ملازم اشکر تھے (۷) سیدنعمان خان نبیرہ حضرت میر محمد نعمان انہیرہ حضرت میر محمد نعمان حالی کی صحبت بھی میسر تھی (۸)۔

از دواج مولف

مولف حضرت شیخ صبغة الله بن حضرت خواجه محمد معصوم قدس سرہما کے داماد تھے، حضرت شیخ صبغة الله کی چوتھی صاحبز ادی مارید کا عقد مولف ہے ہوا تھا (۹) مولف نے اپنی اس نسبت کا خود تذکرہ کیا ہے (۱۰) گویا مولف کو حضرت خواجہ سے بہت قریبی تعلق تھا یعنی ایک طرف تو وہ حضرت خواجہ کے براہ راست نواسے اور دوسری طرف وہ حضرت خواجہ کے براہ راست نواسے اور دوسری طرف وہ حضرت خواجہ کے مساحبز ادے کے داماد تھے۔

مولف کی زوجۂ محتر مہ کو تو لنج ، تپ اور سرفہ جیسے امراض لاحق تھے جن ہے حضرت شیخ صبغة الله کی دعا ہے شفا ہو کی تھی (۱۱)۔

<sup>(</sup>۱) اليناك٨٨ (٢) اليناسم / ١٦/١٥،٢٢ (٣) الينا٢٠٠ (١) الينا٢٠٠

<sup>(</sup>٣) حالات ك لني ملاحظه و راويان مقامات معصوى مقدمه بذا (۵) ايضاً ١٥-١٦/٣-١٤

<sup>(</sup>٢) رك"راويان مقامات معصوى "مقدمه حاضر ٢٦) كتاب حاضر ٢٢١م

<sup>(</sup>۸) ایننا ۲-۵/۲۰۹ (ال عنوان کی مزید توضیحات کے لئے دیکھئے مقدمہ حاضر کے عنوانات'' مولف کے سلاطین وامراء سے روابط اور'' راویان مقامات معصومی''

<sup>(</sup>٩) كمال الدين محمدا حسان: روضة القيوميه ٢/٩٥١، احمد ابوالخير: بدية احمديه ٢٣

<sup>(</sup>۱۰) كتاب طاخر ۲۲۹ /۸-۷،۷۹۱ (۱۱) اليناو۲۷

## مولف كأسال وفات

افسوس کہ مولف مقامات معصومی کے سال وفات سے ہمار سے پیش نظرتمام کتب تاریخ
اور تذکر سے خالی ہیں البتہ ان کے ایک خاندانی تذکر ہے تحفۃ المرشد کے مولف نے مصنف
مقامات معصومی کے بوتے میرفضل احمہ بیٹا وری کا ایک رسالہ '' در تاریخ ہای عرس بزرگان''
من وعن فقل کر دیا ہے ، اس رسالے میں مولف مقامات معصومی کی تاریخ وصال کا جمادی
الا ول درج ہے:

در ہفدہم ماہ جمادی الاول وصال معین حضرت میر صفر احمد علیہ الرحمة که جد شریف ایں فقیر فضل احمد اند (۱)

لکن اس تاریخ کے ساتھ سال وفات موجود نہیں ہے تاہم قیاس آرائی کے لئے مندرجہ ذیل قرائن کا سہارالیا جارہا ہے، ہمارے مولف حضرت خواجہ محمد ذیر بن شخ ابوالعلی بن حضرت خواجہ محمد نظرت خواجہ محمد معصوم قدس اسرارہم کے عزیز دوستوں بین حضرت خواجہ محمد نظرت خواجہ محمد نہیں ہے تھے مقامات معصوی میں جہاں کہیں انہوں نے خواجہ محمد زییر ہے روایت کی ہے یا ان کا ذکر آیا ہے وہاں بڑے احرّام ہے ان کا نام لیا ہے مثلاً ''عارف سریع السیر خواجہ محمد زییر سے روایت کی مولف محمد زییر سے روایت کی مولف کے بیٹے شخ نیاز احمد کے دوستوں میں سے تھے حضرت خواجہ محمد زییر کے وصال کے ایام مولف مقامات معصوی کواس موقع پر جاضر نہیں بتایا گیا بلکہ ان کے فرزند شخ نیاز احمد نہ صرف مولف مقامات معصوی کواس موقع پر جاضر نہیں بتایا گیا بلکہ ان کے فرزند شخ نیاز احمد نہ صرف مولف مقامات معصوی کواس موقع پر جاضر نہیں بتایا گیا بلکہ ان کے جو بہت سے مادہ ہای تاریخ موسل کے جو بہت سے مادہ ہای تاریخ میں مولف روضة القومیہ کے ہمراہ وصال تجو بین کے جین وہی تہ فین کے ملیلے میں مولف روضة القومیہ کے ہمراہ موسل کے جو بہت سے مادہ ہای تاریخ میں بند گئے تھے قتل کئے جین وہی تہ فین کے ملیلے میں مولف روضة القومیہ کے ہمراہ مہارہ کے جو بہت کے ہمراہ موسل کے جو بہت سے مادہ ہای تاریخ میں بند گئے تھے (۲۷)۔

<sup>(</sup>١) تخفة المرشد ٨٢ معموى"

<sup>(</sup>٣) روضة القيوميه ١٤٧٠-٢٤٢ (٣) الينام/١٤١-٢٤١٢ (٣)

اسے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ مولف مقامات معصومی حضرت خواجہ محمد زبیر کے وصال ۱۵۲ اھے قبل ہی حدود ۱۵۰ اھیں فوت ہو گئے ہوں گے۔

اس طرح مولف مقامات معصومی کا قیاس سال وفات کا جمادی الاول ۱۵۰ھ/ ۱۳۷۷ء تصور کیاجانا چاہئے ،مولف کی ولا دت جبیبا کہ ہم بتا چکے ہیں ۱۰۸۶ھ ہے گویان کی عمر حدود ۱۲۴سال تھی (۱)۔

ہمیں یہ بھی معلوم نہیں ہوسکا کہ مولف کا مدفن کہاں ہے؟ البتہ یہ قیاس کیا جاسکتا ہے کہ انہیں ان کے والدگرامی حضرت میرمحد فضل الله کے قریب یعنی روضۂ منورہ حضرت خواجہ محرمعصوم درون تہ خانہ (۲) دفن کیا گیا ہوگا۔

مولف کی اولا د

معلوم ہوتا ہے کہ مولف کی تمام تر اولا داس زوجہ محتر مہ یعنی ماریہ بنت حضرت شخ صبغة الله کے بطن سے تقی مولف نے اپنے دونوں بیٹوں یعنی محمد معثوق اور نیاز احمد کے اسی خاتون کے بطن سے تولد ہونے کا ذکر کہا ہے (۳)۔

مولف کے صرف دو بیٹے ایک محمد معثوق اور دوسرے نیاز احمد تھے، ان کے علاوہ تین بیٹیال معزالنساء، عزیز النساءاور ہدایت النسائھیں (۴)۔

مولف کے فرزندا کبرشخ محمد معثوق کا سال ولا دت ووفات تو معلوم نہیں ہے، مولف کے شخ بزرگواراور خسر حضرت شخ صبغت الله اس فرزندعزیز کی باطنی استعداد کے مداح تھے، مولف خود لکھتے ہیں: مولف خود لکھتے ہیں:

مقبول نظر قبولیت ایشال است وعنایت خفی در بارهٔ آل فرزند واقع است که در سائزنوائس ممتازی نمایند و جمواره از زبان درخشال مدح علواستعداد اومی فر مایند و سائزنوائس ممتازی نمایند و جموان از زبان درخشال مدح علواستعداد اومی فر مایند که روز قیامت صدیقان آرز و اکثر آل فرزند را دیده این حروف را می فر مایند که روز قیامت صدیقان آرز و خوا بهند کرد که کاش که خاک بودی و محمد معثوق بران خاک می گزشت و نیز این را

<sup>(</sup>۱) اعنی ۱۵۰-۱۰۸۱=۱۲سال (۲) کتاب طفر ۲۵۱،۳۸۹ (۱)

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٢/٢٤٩ (٣) روضة القيومية الماس-١٩-٣١٩

اكثر بعدازمشابره آل قرة العيون مي خوانند

معثوق چو چېره بر فروزد عاشق کېند که اگر نه سوزد د معثوق چو چېره بر فروزد د معشوت کېند که اگر نه سوزد د معرت حضرت حق سجانه و تعالی آل فرزند را به برکت نفس نفیس ایثال بمرتبه کمال دا کمال برساند، آمین (۱)

مولف کے بیانات سے اندازہ ہوتا ہے کہ شخ نیاز احمد کی ولادت حدود کاااھ/
۱۹ کاء کوہوئی مولف ۳ سال کی عمر میں بر ہانپور میں سے کہ آئییں سیدالا نبیاء صلی الله علیہ وسلم کی خواب میں زیارت نصیب ہوئی جس کی برکت سے ان کی تنگدی دور ہوگئی آئییں خلد مزل بہادر شاہ کی طرف سے سو رو پے بطور ہدیہ ملے اور ان کے ہاں فرزند بھی تولد ہوئے (۴) جیسا کہ متعدد مرتبہ لکھا جاچکا ہے مولف کی ولادت ۱۹۸۱ھ میں ہوئی اس میں ہوئے (۳) جیسا کہ متعدد مرتبہ لکھا جاچکا ہے مولف کی ولادت ۱۹۸۱ھ میں ہوئی اس میں سے اگر ان کے قیام بر ہانپور کے دوران ان کی عمر ۳۲ سال جمع کر دی جائے تو مولف سے اگر ان کے قیام بر ہانپور میں شے اوران کے ہاں چند ماہ بی فرزند تولد ہوئے ، گو آنہوں نے اپنی تو مولف آئہوں نے اپنی نومولد کانا منہیں لکھا تا ہم قیاس ہے کہ ان کے دوسر نے فرزند شخ نیاز احمد کی ولادت مولف کے والدگرا می شخ محمول الله ہی ہوں کہ ان کی ولادت سے پہلے ہوں کہ ان کی ولادت سے پہلے کے وصال (۱۱۱۵ھ/ ۲۰۱۱ء) سے قبل یا اس سال ہوئی کیوں کہ ان کی ولادت سے پہلے جب کہ حمل کو صرف چار ماہ ہوئے تھے تو والد نے تولد فرزند کی بشارت دی تھی اور فرمایا کہ جب کہ حمل کو صرف چار ماہ ہوئے تھے تو والد نے تولد فرزند کی بشارت دی تھی اور فرمایا کہ

<sup>(</sup>۱) معدن الجواهر ۲۸ (۲) روضة القيوميه ا/۱۸

<sup>(</sup>٣) ايضاً ١/١١٩ (٣) كتاب طاضر ٢١٥

مجھے حضرت خواجہ کے روضۂ مبارک میں یہ بنارت دی گئی ہے کہ اس فرزند کانام" رحم رحمٰن"
رکھا جائے اور پھر ولا دت کے بعد عقیقہ کے روز فر مایا کہ اس کا ایک نام" نیاز احمہ" بھی ہے
چنانچہ ان کی ایک کنیت" ابوداؤ د' اور دوسری ان کے برادر بزرگ محمد معثوق کے نام کی
مناسبت سے" محم عاشق" رکھی گئی کین ان کا بنا زاحمد" ہی موام میں مقبول ہوا (۱)۔

مناسبت سے حما میں روں کا بین ان ہا ہے کہ معلوم نہیں ہے قیاں ہے کہ والد سے مولف کے بیٹے شخ نیاز احمد کی تعلیم کے متعلق کچھ معلوم نہیں ہے قیاں ہے کہ والد سے تعلیم حاصل کی ہوگ کیوں کہ مولف کے ہیے بیٹے سفر میں بھی مولف کے ہمراہ رہتے تھے، شخ نیاز احمد شاعر بھی شخصان کا کوئی شعری مجموعہ یا اشعار تو ہمیں نہیں مل سکے ہیں البتہ مولف نے خانوادہ مجدد یہ سے منسلک افراد کے کئی مادہ ہای تاریخ وفات نقل کرتے ہوئے وضاحت کی ہے کہ یہ میرے فرزند نیاز احمد نے تجویز کئے ہیں (۲) روضۃ القیومیہ کے معاصر مولف کمال الدین محمد احسان جوشنے نیاز احمد کے دوست بھی تھے اپنے شخ خواجہ معاصر مولف کمال الدین محمد احسان جوشنے نیاز احمد کے دوست بھی تھے اپنے شخ خواجہ محمد زبیر (ف ۱۵۲ اھ) کے وصال پر سب سے زیادہ مادہ ہای تاریخ وفات انہی شخ نیاز احمد کے جو سال ہی ہیں (۳) اور ان کے فن تاریخ گوئی کی تعریف کی ہے (۲) کیکن صاحب روضۃ القیومیہ کا بیان صحیح نہیں ہے کہ شخ نیاز احمد اپنے نانا شخ صبغۃ الله کے مرید تھے (۵) کیوں کہ سابقہ قیاسی اعداد وشار بسلسلۂ ولادت شخ نیاز احمد کے مطابق اپنے نانا کے وصال کے وقت ان کی عرصرف یانچ سال ہوتی ہے (۲)۔

۱۵۲ اھ/ ۲۰۰۰ء میں جب خواجہ محمد زبیر قدس مرہ کا دہلی میں وصال ہوا تو ان کی نعش کو تد فین کے لئے دہلی سے سر ہند لاتے وقت مولف روضة القیومیہ کے ہمراہ شخ نیاز احمر مجمی موجود تنے (۷)۔

شخ نیاز احمد حضرت مروح الشریعت بن حضرت خواجه محمد معصوم کے پوتے کے داماد تھے ۔ یعنی شنخ محمد رسا بن خواجہ محمد پارسا بن حضرت مروح الشریعت کی صاحبز ادی دارس بیگم شخ

<sup>(</sup>۱) الينا ٢٨٣-١٨٥ (٢) كتاب طافر ١٩-١٨/١١/٢٥١/١٥٢ (١) الينا ١٩-١٨/٩٣٠، ٢٨٩ (١)

<sup>(</sup>m) روف ۱/۲۵۱/۳ (۳) اینآا/۱۹۱ (۵) اینآ

<sup>(</sup>٢) وصال شخ صبغة الله ١١٢٢ – ١١١ ولادت نياز احمد ٥ (١) روضه ١٢٧/ ٢٧٥

نیازاحمہ ہےمنسوب تھیں (۱)۔

حضرت نیاز احمد کی زوجهٔ محترمه دارس بیگم کا ۱۲۱ه/۱۰۰ و انقال ہوا اور وہ پشاور میں مدفون ہیں،خاندانی ماخذ تحفۃ المرشد میں ہے:

وفات آل عفیفه مخدره رحمها الله تعالی در سال هزار و دوصد و چهار ده از هجرت بوده است و در بلدهٔ پیثاور مدفون اند.....(۲)

شخ نیاز احمد کا سال وفات تو معلوم نہیں ہے البتہ ان کے خاندانی ماخذ تحفۃ المرشد میں درج ہے کہ وہ کا محرم کوفوت ہوئے انہیں ہمیشہ شہادت کی آرزورہتی تھی چنانچہ وہ کفار (سکھوں) سے جہاد کرتے ہوئے شہید ہوئے:

چندمرتبه به کفار هندغز اکرده اندو به جمیس نیت از ولایت بیرون آیده اندوالد ماجد ایثال (شیخ فضل احمر) کهشخ اکبروشهبیداعلی حضرت شیخ نیاز احمداندر حمته الله علیه نیزشه پیرشده اندومدام در آرزوی شهادت ..... بودند .....(۳)

سکھوں نے سر ہندشریف پر کی حملے کئے لیکن چار حملے ایسے تھے جن میں سر ہندگی تباہی کا خود سکھ مورخیین نے اعتراف کیا ہے خصوصاً چوتھا حملہ سکھوں اور مر ہٹوں کا مشتر کہ تھا یہ حملہ انہوں نے ۱۷۸ھ ۱۱۵ھ / ۱۷۴ میں کیا جس میں اسے کمل طور پر تباہ کر دیا آبادی کا نام ونشان تک مٹ گیا (۴) ہمارا قیاس ہے کہ شخ نیاز احمد کے سکھوں سے جہاد کرتے ہوئے شہید ہوئے ہونے تاز احمد کا تعلق ای چوتھے حملے سے ہے گویا شخ نیاز احمد ۱۷۸۸ اھے ۱۲۷ اومیں شہید ہوئے اور تاریخ وفات ۱۵ محرم تو خاندانی روایت کے مطابق مسلمہ ہے، گویا اس خاندان نے سر ہند آئے ہجرت بھی اس چوتھے حملے کے نتیجے کے طور پر کی تھی اور ای سند میں کی کیوں کہ دہاں رہنا تھے جہرت بھی اس چوتھے حملے کے نتیجے کے طور پر کی تھی اور اس سند میں کی کیوں کہ دہاں رہنا

<sup>(</sup>١) روف ١/٢١٩، بديا حديد ١٣، تحفة الرشد ٥،٨٣

<sup>(</sup>۲) نظام الدین بلخی: تخفة الرشد ۵ (تاریخ وفات آل عارفه آنخضرت (شاه فضل احمد بن شاه نیاز احمد فرموده اند " دخلت الجنهٔ "تخفة المرشدهاشیه ۵) (۳) اییناً ۸۴٬۳۵ (۳) رک به مقدمه حاضر" سرمند کی تبایی"

شیخ نیاز احمد کی اولاد میں تین لڑکے اور لڑکیاں تھیں، فدائی معصوم، روثن بیگم، نہیم النساء (۳)، شیخ فضل معصوم (۴) اور شیخ فضل احمد بیثاوری، ان میں سب سے مشہور موخرالذکر بزرگ یعنی شیخ فضل احمد معروف به حضرت جی بیثاوری ہیں۔

شیخ فضل احمد معروف به حضرت جی پیثاوری (ف ۱۲۳۲ه/۱۸۱ء) ذی علم بزرگ سخے ،خود کئی کتابوں کے مولف اور کتابوں کے شاکق شخصوبہ سرحد کے بعض کتب خانوں کے مخطوطات سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ کتب شیخ فضل احمد کے لئے نقل کی گئی ہیں ،طریقہ نقشبند بید کے اعمال پرایک اہم رسالہ کتب خانہ دانشگاہ پیثاور میں ہے (۵) جس پران کی مہر مجی ثبت ہے (۲) اور مولف تحفۃ المرشد نے شاہ فضل احمد کے رسائل میں سے بعض رسائل میں میں جوش رسائل میں سے بعض رسائل میں من وعن اور بعض سے طویل اقتباسات دیے ہیں (۷)۔

(۱) اس خاندان کے دوسرے ماخذ گلہای چمن (۱۳) میں بغیر کسی حوالے کے ان حضرات کا سرہند ہے ہجرت کرنے کا سال ۱۱۸۷ھ/ ۲۷۷ء متعین کیا گیا ہے جومندرجہ بالامندرجات کی روشنی میں صحیح معلوم ہیں ہوتا۔ (۲) تحفظ الرشد ۸۳ (مولف گلہای چمن (۱۲) کا سیان بھی صحیح نہیں سری شیخ نیاز احداد ران کر سفر شیخ

سربند ساما روائے ہی مول میں اور جا مت دیے ہوئے ہید ہوئے (۳) روضة القیومیہ ا /۳۱۹

(۵) ذخیره فضل صمرانی بنوری کتب خانه مرکزی پیثاور یو نیورش (قلمی فاری ۳۳۹)

(٢) مېر بردارورق كاعكس شامل كتاب حاضر ٢

<sup>(</sup>۲) تخفۃ الرشد ۸۳ (مولف گلهای چن (۱۲) کابیہ بیان بھی سیح نہیں ہے کہ شیخ نیاز احمد اور ان کے بیٹے شیخ نفتل معصوم کی تاریخ شہادت ۱۷ نفتل معصوم ایک بی معرکے میں شہید ہوئے کیوں کہ عصری ماخذ تخفۃ المرشد میں شیخ نفتل معصوم کی تاریخ شہادت ۱۷ شوال درج ہوارشیخ نیاز احمد کی تاریخ ۱۷ محرم اس طرح باپ بیٹے کی تاریخ وفات میں تقریباً دس ماہ کافرق ہے بیقینا شیخ نفتل معصوم سکھوں کے ساتھ کی دوسرے معرکے میں شہید ہوئے ہوں گے بین ممکن ہے جب بید قافلہ محرم میں شہید ہوئے ہوں گے بین ممکن ہے جب بید قافلہ محرم میں شربند سے نکالتو راستے میں سکھوں یا مرہوں کے حملوں میں داد شجاعت دیتے ہوئے شہید ہوئے ہوں)

<sup>(</sup>۷) تخفة المرشد ۱۳۰۳-۱۳۰۲-۵۸ ان کے رسائل کا ایک قلمی مجموعہ بوڈ لین لائبریری اوکسفورڈ میں ہے نبر MS. Pers. e - 48

شیخ فضل احمد نے اپنے والد گرامی شیخ نیاز احمد کی سکھوں سے جہاد میں شہادت المام ۱۱۷۸ کا اھر ۱۲۸ کا اور وران سر ہند سے ججرت کی جس میں اس خاندان کے بہت سے افراد شامل تھے، وہاں سے چھچھ ہزارہ آئے اور وہاں سے پشاور کورونق بخشی داروغ کہ کہری کا کا جعدار کے محلے میں قیام کیا، اس وقت اس خانواد سے محلات وغیرہ محلّہ میاں فضل حق میں جہاں شیخ فضل احمد اور دوسرے افراد کے مزارات بھی ہیں یہ محلّہ شیخ فضل احمد اور دوسرے افراد کے مزارات بھی ہیں یہ محلّہ شیخ فضل حق کے مام کرے۔

ماوراء النهر کے سلاطین شیخ فضل احمد اور ان کے خانوادے کے بہت معتقد تھے، امیر معصوم ملقب بدامیر شاہ مراد بن امیر دانیال (۸۵ اھ - ۱۸۰۰) شاہ بخار اس خاندان کا بہت معتقد تھا اس کی ایک بیٹی میاں غلام فضل الله بن شیخ فضل ائد پشاوری کے عقد میں تھی، جب بیامیر فوت ہوا تو اس کے بیلے و جانشین میر حیدر نے عقیدت مندی کا اپنے والد سے بھی بڑھ کرمظا ہرہ کیا اور جانشین بنتے ہی پشاور میں مراسلہ بھیجا (۲)۔

امیر حیدر طور (۱۸۰۰-۱۸۲۹ء) کی خصوصی عقیدت مندی کے واقعات معاصر ماخذ تخیة المرشد میں درج ہیں جب شیخ فضل احمد ان سلاطین کی استدعا پر بخارا گئے تو افغانستان کے بادشاہ وشا ہزادگان بھی ان سے ملاقات کے لئے آئے ،لکھا ہے:

<sup>(</sup>۱) تحفة المرشد ۱۷–۱۷ (حضرت شاه نصل احمد پشاوری کے خلفاء کثیر تعداد میں تھے، انہوں نے خود بتایا کہ ماوراء النہرکی ان حدود میں جہاں امیر حیدرکی حکومت ہے میر ہے خلفاء کی تعداد تقریباً چارسو ہے (ایصنا ۱۳۵۳) اسلامی افوند ملانیاز محمد مفتی بخارامولف ۱۲ کتب بھی ان کے خلیفہ تھے (ایصنا ۱۲۵) شیخ فصل احمد کے خلفاء کی طویل فہرست کے لئے دیکھے تھنۃ المرشد ۱۷۱–۱۹۰،۱۷۱)

عادات بادشا بان خراسان چنال بود که برای زیارت و توجه گرفتن بعدازشام به خدمت حضرت ایشال می آ مدند و روزانه برای حشمت و جاه خود باشرم می داهند که بخانه کسی بروندوشبها بغیر پیرخانه خود با جانمیر و ندشش شاه محمود و شاه زمان و شاه شجاع الملک و شاه ایوب و شاه سلطان علی و شبراده جهال دار پسران تیمورشاه در آل و شاه کامران پسرمحمود شاه و دیگرشا بزاد باد آنچه که بادشا بان ترکستان بودند روزانه برای اخذ توجه می آ مدندشل امیر معصوم شاه مراد غازی و سید امیر المونین امیر حیدرسلطان .....(۱)

بخارا میں شخ فضل احمد کوشاہ بخارا کی طرف سے زمین، مخد ومزادہ میاں فضل حق کو بلخ میں دہ نو دیا گیا، امیر سید حیدر سلطان نے قریبہ بخت شاہ (واقع بلخ) مخد ومزادہ غلام قادر کو قریبہ کندی باغ (حدود جلال آباد) اور میاں فضل حق کوقریبہ ہدینے لی شنواری دیا گیا (۲)۔
مشہور مورخ و بم کی نے جوخود بھی بخارا گیا تھا امیر معصوم اور اس کے بیٹے امیر حیدر کے مذہبی شغف کی جس طرح بھی اڑائی ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ حضرات واقعی ابنی حدود سلطنت میں خلاف شرع امور کو پسند نہیں کرتے تھے یہ حقیقت پسندی ہمارے انہیں مشائخ نقشبندیہ کے ساتھ روابط کا نتیجہ تھا، و بمبری لکھتا ہے:

اس میں شک نہیں کہ (امیر معصوم کے) دور میں مذہبی رنگ جوعام تھااس پر زیادہ فردر دور دیتے تھے، اس نے رئیس شریعت کا عہدہ دوبارہ قائم کیا اور بیاس وقت کیا جب دنیائے اسلام بھول چی تھی، پولیس لوگوں کا غذہبی محاسبہ کرتی جوفرض العین بیان نہ کر سکے اور عربی کی چند دعا کیں نہ پڑھ سکے .....اے وہیں جسمانی سزا دی جاتی سید حیدر طور ..... مذہبی تصوف، تعصب اور دیوانگی میں اپنے باپ کا سچا بیٹا ہی نہ تھا بلکہ اس سے بھی بڑھنے کی کوشش کرتا تھا .....وہ ساری عمر ملائی رہا اور دہ بھی اصل معنوں میں .....(س)

<sup>(</sup>۱) تخذ الرشدا ۳۲-۳۱ الينا ۲۵

<sup>(</sup>٣) ويمرى: تاريخ بخارا٨٣٨ -٢٩٩،٠٥٩ -١٥٦

شخ فضل احمد کثیر الاولاد تھے ان کے فرزندوں میں سے زیادہ مقبولیت شخ فضل حق پشاوری کو ہوئی وہ اپنے والد کے محمح معنوں میں جانشین تھے، سلاطین ماوراء النہرکی ان کے والدگرامی کی طرح عزت واحتر ام کرتے تھے وہ بھی بخارا گئے تھے اور امیر حیدر سے ملاقات کی تھی (1)۔

شیخ نصل حق پیناوری نے سکھوں کے خلاف جہاد کیا تھاوہ اپنے مخلصین ومریدین کی تقریباً ایک لاکھ فوج لے کر نکلے اس معرکے میں تقریباً چودہ یا پندرہ ہزار کفارتل اور صرف یا پنج جھے ہزار مسلمان شہید ہوئے ،معاصر بیان ملاحظہ ہو:

"ازسب غلبه کفار بدکردارسکه که در آن وقت غلبه آورده بووند ..... جناب آخضرت مخدوم را آن شخ فضل حق قدس سره جهاد با کفار نابکار فرمودند چند بزارکس در مرتبه ثانی قریب بیک لک مریدان و مخلصان خودرانز دومردم یوسف زئی وصاد و بنیر جمع فرمود کارو جنگ عظیم کردند ..... که غازیان به همراه کفار به تو فنک و شمشیر و نیزه و آخر الامر سنگ و چوب و کشتی گرفتن و جنگ کردند و قریب چهارده پانزده بزار کفار قراس شدند و قریب نیخ شش بزار مسلمان شهید شدند ، تاریخ غازیان هم المشهداء و لهم الدر جات العلی (۲) آن امر سر انجام نه بافت (۳) "

تاریخ کے برطانوی اور سکھ مآخذ اس واقعے کے ذکر سے خالی ہیں، قابل تو جہامریہ سے کہ اس سال مجاہدین بریلی نے بھی سکھوں کے ساتھ زبر دست معرکے میں شکست کھائی متحی، ہمارے پاس اس وقت تک کوئی ایسا معاصر اور مصدقہ ماخذ نہیں ہے جس میں شاہ

<sup>(</sup>١) تخفة الرشد ٣

<sup>(</sup>۲) اسمادے سے ۱۲۳۲ صال شہادت برآ مدہوتا ہے، جو ۱۸۳۱ء کے مسادی ہے۔

<sup>(</sup>٣) تخذة المرشد ١١٢-١١١

فضل حق پیثاوری کے بجاہدین بریلی سے مل کرسکھوں کے خلاف جہاد کرنے کا ذکر ہو(ا) نہ ماخذ بریلی میں ان کے اتحاد واختلاف کا تذکرہ ملتا ہے اور نہ ہی شاہ فضل حق پیثاوری کے خاندانی معاصر ماخذ سے بجاہدین بریلی کی آمد کی اطلاع ملتی ہے۔

یہ بھی ہوسکتا ہے کہ مجاہدین بریلی کے عقائد سے جیبا کہ صوبہ سرحد کے اکثر علماء و مشاکُخ کواختلاف تھاای نوعیت کااختلاف شاہ فضل حق پشاوری کوبھی ہوورندان مشاکُخ کے متحدہ جہاد کاذکر دونوں خانوادوں کے تذکروں میں ضرور ملتا۔

جب رنجیت شکھ کا ۱۸۳ء کو پشاور پر قبضہ ہو گیا تو شاہ فضل ہادی بن شاہ فضل حق نے بشاور سے مع اعزہ و اقربا ہجرت کی اور ریاست سوات کے موضع تھانہ میں جا کر سکونت اختیار کرلی کیوں کہ انہوں نے اپنے والد کے زمانے میں سکھوں کے خلاف جہاد کیا تھا اور ابسکھوں کے خلاف جہاد کیا تھا اور ابسکھوں کی طرف سے انتقامی کارروائی کا خطرہ موجود تھا (۲)۔

(۱) رنجیت عظم اور افغان مجاہدین کی ۱۸۲۳ء کی جنگ اور مجاہدین کی فنکست کے اثر ات بیان کرتے ہوئے سیتارام کو بلی نے لکھا ہے:

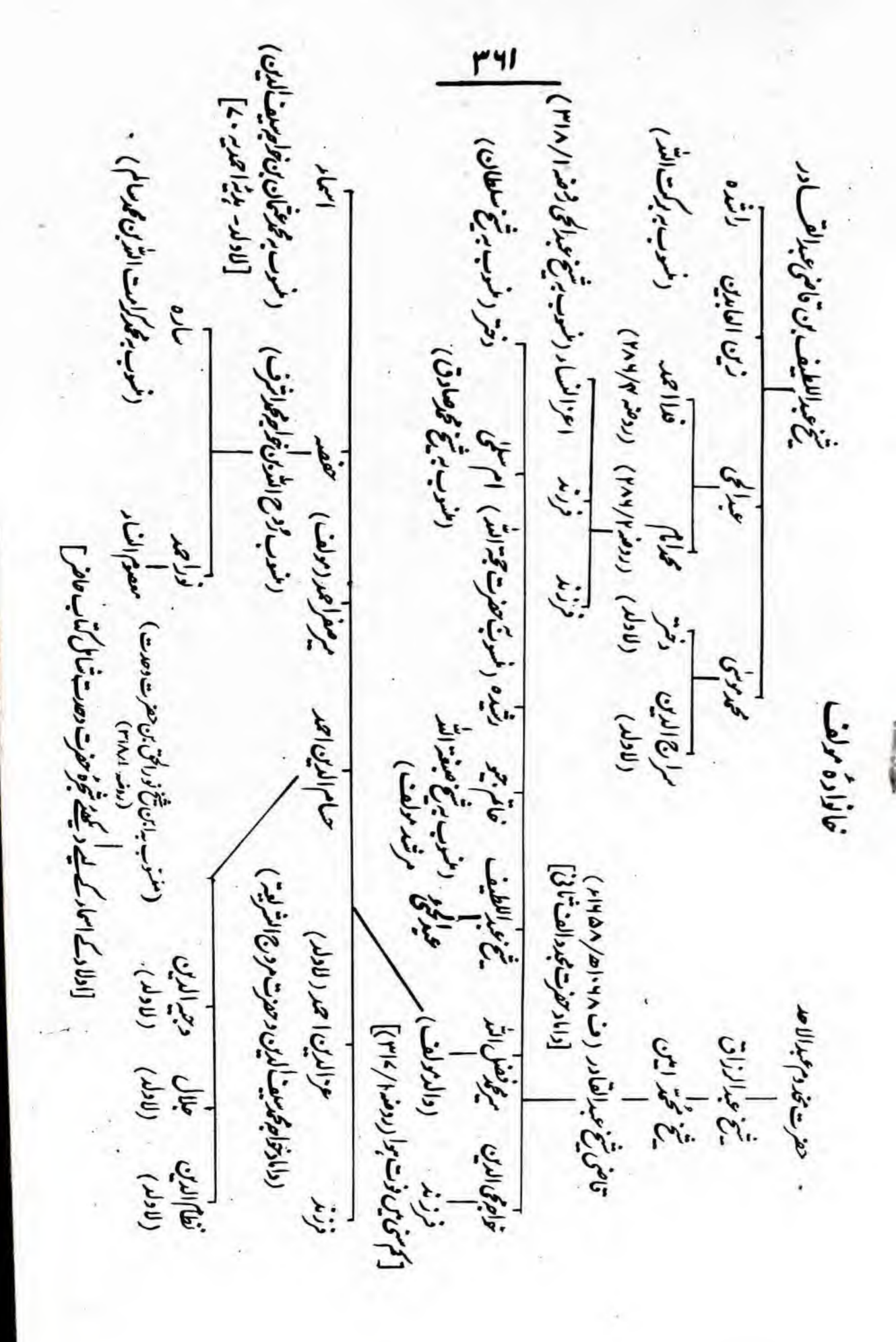
اس جنگ میں فالصدنوج کا بہت نقصان ہوا کراس شاندار فتح کا سرحد پر بیاثر ہوا کہ جمرود سے مالاکنڈ اور جی سے کھتک تک کا تمام علاقہ خالصہ کے قبضے میں آسمیا (مہاراجہ رنجیت سکھ سامس) ممکن ہے شاہ نصل حق کے جہاد کا خدکورہ عربی ماوہ تاریخ جس سے شاہ نصل حق کے جہاد کا خدکورہ عربی ماوہ تاریخ جس سے سنہ ۱۲۳۲ھ برآ مدہوتا ہے بہوکتا بت ہو۔

(۲) عبدالله جان فاروقی: گلبای چن ۱۰-۱۲ شاہ فضل حق پیاوری کا سال وفات ہمیں کمی معاصر تذکرے میں نہیں بل سکا مولا تا عبدالله جان فاروقی نے بغیر کی سند کے ان کا سال وصال ۱۲۵۳ اور الم ۱۸۳۸ء درج کیا ہے میں نہیں بل سکا مولا تا عبدالله جان فاروقی نے بغیر کی سند کے ان کا سال وصال ۱۲۵۳ اور پر قبضہ ہوگیا تو انتقام کے جب مجاہدین بر بلی کو ۱۸۳۰ء (صحیح ۱۸۳۱ء) میں فکست ہوئی اور سکصوں کا پیاور پر قبضہ ہوگیا تو انتقام کے خوف ہے شاہ فضل بادی نے پیاور ہے بجرت کی (۵۹) مہاجرین کے اس قافلے میں شاہ فضل حق کو شامل نہیں بتایا خوف ہے شاہ فضل بادی نے پیاور میں مندارشاد پر بیٹھے رہے (۵۹) ان بیا نات میں خاصا تضاد ہے۔اگر شاہ فضل حق سال میں نایا اور دو مدتوں پیاور میں مندارشاد پر بیٹھے رہے (۵۹) ان بیا نات میں خاصا تضاد ہے۔اگر شاہ فضل حق ۱۲۵۳ء میں نوف ہوں ہوگے ہوں گے۔ پھر دصال کے سند فضل حق ۱۲۵۳ء میں بی فوت ہوگے ہوں گے۔ پھر دصال کے سند فضل حق ۱۲۵۳ء میں بی فوت ہوگے ہوں گے۔ پھر دصال کے سند میں بی جہاد کا تعلق رنج یہ شاہ کی اس میں جو جاتا ہے۔ میں بی جہاد کا تعلق رنج یہ شاہ کی اس میں معلوم ہوتا ہے۔ میں بی جہاد کا تعلق رنج یہ جہاد کا تعلق رنج یہ سے الے ہی معلوم ہوتا ہے۔اس طرح ہمارا بیدیا سے صحیح کے تریب ہوجاتا ہے۔

حضرت شیخ فضل احمد حضرت مجدد الف ثانی کی دختری اولا دمیں ہے ہونے پراس طرح فخر کیا کرتے تھے:

ای فقیر فضل احمد بن بنت بنت جمة الله حضرت خواجه محمد نقشبند بن حضرت عروة الوقی .....ای فقیر بن بنت بنت عارف زکی شخ محمد نقی بن .....حضرت وحدت ..... نیز می فرمودند که جدما حضرت شخ میر صفر احمد قدس سره (مولف مقامات معصومی) ابن بنت عروة الوقی حضرت خواجه محم معصوم ..... والد شریف من حضرت ابودا و دنیاز احمد بن بنت قدوة الله الله حضرت شخ محم صبغة الله ..... بن عروة الوقی ..... بن عروة الوقی ..... بن عروة الوقی ..... بن عضرت مجمد والف ثانی ..... (۱)

<sup>(</sup>١) تخة الرشد ٢





## تاليفات ميرصفراحم معصومي

مقامات معصوی کے مولف میر صفر احمد کی کتابوں کے مولف بھے جن کی کل تعداد معلوم نہیں ہے، ان کے والدگرامی نے کہ ابھی وہ کمن ہی تھے آئہیں بشارت دی کہ وہ مصنف بنیں گے، چنانچہ مولف نے کتاب حاضر سمیت اپنی ان تصانیف کو اپنے والدگرامی کی بشارت کا مظہر قرار دیا ہے(۱) ان کی صرف مندرجہ ذیل تصانیف کاعلم ہوسکا ہے:

ا- معدن الجوابر

٢- منظراولي الالباب

٣- مظهرابواب فضل

٣- رساله در حالات خواجه محرز بيرس مندى

۵- فاری اشعار

٢- مقامات معصوى (كتاب حاضر)

معدن الجواهر

معدن الجوابرمولف نے اپنے ماموں ،خسر اور شخ طریقت حضرت شخص بغت الله بن حضرت خودوضاحت حضرت خودوضاحت حضرت خواجه محمد معصوم قدس سرہما کے احوال ،ملفوظات اور کرامات پر ککھی ہے خودوضاحت کرتے ہیں:

بذكر برخی از مقامات و پاره از ملفوظات و بعضی از كرامات وخرق عادات كه این فقیر خود مشاهده نموده و یا از روات ثقات شنوده به یاد مانده در قید كتابت می آورد.....(۲)

مولف نے اس رسالے کا آغازے محرم الاالھ کے مارچ ۱۹۰۹ء کوبلدہ اجین میں کیا جہاں مولف خلد منزل بہا درشاہ محمد معظم کے ہمراہ لشکر میں تض (۳) ،خود لکھتے ہیں:

. (۱) کتاب حاضر ۱۸۵ سمدن الجوابر ۱۳

(٣) رك مقدمه بذا" مولف ك مختلف اسفار"

امانظر برعنایات وتوجهات واستخارات نموده وفضل حضرت کریم و ثیقه خودرا ساخته درعبارت فاری مبر ااز تکلفات رکی رساله درشهر عاشوره که محرم الحرام باشد بتاریخ بختم سنه بزار وصد و بیست و یک از بجرت مقدسه سسال سیوم از جلوس سلاطین اسلام ظل الله سسه ابونصر قطب الدین محمد معظم شاه عالم بها در بادشاه غازی سد در بلدهٔ دارالفتح اجین شروع نموده شد سسایی رساله راسمی به معدن الجوابر گردانیده سد...(۱)

گویا معدن الجواہر کے صاحب سوائح حضرت شیخ صبغت الله (ف ۱۱۲۲ھ)اس کی تالیف کے دوران بقید حیات تھے، ایبا معلوم ہوتا ہے کہ مولف نے رسالہ تالیف کر کے حضرت شیخ صبغت الله کی خدمت میں سر ہند بھیجا تو انہوں نے اس پر تحسین فر مائی اور مولف کے حتر تینے صبغت الله کی خدمت میں سر ہند بہنچنے سے نو ماہ پہلے حضرت شیخ کاوصال کے حق میں دعائے خیر بھی کی لیکن مولف کے سر ہند بہنچنے سے نو ماہ پہلے حضرت شیخ کاوصال ہوگیا تھا، مولف کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

رساله معدن الجوابر درحالت حیات عالی حضرت جمع نموده حقیقت آس بربان قلم معروض داشته چه تصنیف آس رساله در بلدهٔ دارالفتح اجین ا تفاق یافته بود و تشریف عالی حضرت در دارالا رشاد حضرت سر بهند بوده، بهم چنیس جواب سرافرازی یافته دعا خیر در حق احقر بدستخط انور نگارش یافته و بعد از رسیدن فدوی در وطن اگر چه ملا قات صوری دست نه دارد چه وصال آس قبله کارباب کمال پیش از رسیدن احقر بدنه ماه رو دا داما از باریابان حضور عنایات غائبانه برتصنیف آس رساله بسیار شنوده .....(۲)

گویا مولف حضرت شخ صبغت الله کے وصال سے نو ماہ بعد سر ہند پہنچے یہاں یہ وضاحت کردی جائے کہ مولف کے اشارات سے بیدواضح نہیں ہوتا کہ آیاوہ اجین سے براہ راست سر ہند پہنچے یا سانجڑ سے کیوں کہ مولف اس وقت لشکر کے ساتھ نواح اجمیر کے راست سر ہند پہنچے یا سانجڑ سے کیوں کہ مولف اس وقت لشکر کے ساتھ نواح اجمیر کے

<sup>(</sup>۱) معدن الجوابر ۱۰–۱۱ (۲) مقامات معصوى ۲۶۷

گاؤں سانجڑ میں تھے جہاں انہیں حضرت شیخ صبغت اللہ کے وصال کی اطلاع ملی (۱) کویا اس دوران مولف بھی سانجڑ میں اور بھی اجین میں رہے۔

معدن الجواہر تین معدن (باب) پر مشتل ہے ہرمعدن کے مندرجات کوجو ہر قرار دیا

این رساله مشتمل برسه معدن ایست و هرمعدن محتوی برجوا هرکثیره ،معدن اول در بيان بشاراتي كمحضرت مجدد الف ثاني وحضرت ايشال رضي الله تعالى عنهما درحق آل عالی حضرت داده اندمعدن دوم دربیان عبادات بوی ولیلی ..... و عادات و ملفوظات آل عالى حضرت \_معدن سوم در ذكر تصرفات وكرامات وخرق عادات آل عالى حضرت (٢)

معدن الجواہر کے محففات کا ان الفاظ میں ذکر کیا ہے:

درین رساله آل حضرت را به عالی حضرت ( شیخ صبغة الله) بیان مقررنموده شد و والدايثال بحضرت ايثال (خواجه محممعهوم) وجدايثال بحضرت مجد والف ثاني مبادادروفت خواندن یکی رابددیگری خلط (نه) نمانی .....(۳)

مولف نے مقامات معصوی کی طرح معددن الجواہر کی تالیف میں بھی طرز تالیف کے سلسلے میں جامعین مقامات حضرت مجد دالف ثانی کا اتباع کیاہے، وضاحت فرماتے ہیں: مادرين مقامات شريفه رعايات كيلطيفه .....مولفان مقامات حضرت مجد دالف ثاني رضى الله نتعالى عنه كه شروع كلام ازنماز تنجدى فرمايند وايس عاصى و دوراز كار بم به تبعیت این اعز ؤ عالی مقدار در رسالهٔ معدن الجواهر در احوال عالی حضرت ..... بمیں راه رفتہ .....(۲)

مولف نے بیجھی وضاحت کی ہے کہ بعض اسرار جن کا معدن الجواہر کی تالیف کے دوران علم نہیں تھا وہ معارف جدیدہ کے طور پر مقامات معصوی میں درج کئے گئے ہیں نیز

<sup>(</sup>٢) معدن الجوابراا (١) رك مقدمه ماضر مولف ك مختلف سفر" (٣) مقامات معصوى ١٣١٨/٨-١١١

<sup>(</sup>٣) معدن ١١-١١

مولف نے معدن الجواہر کومقامات معصومی کا ایک جز بھی قر اردیا ہے(۱)۔ مقامات معصوی میں مولف نے کئی مقامات پرمعدن الجواہر کاذکر کیا ہے(۲) اور بعض مجمل امور کی تفصیل کیلئے معدن الجواہر سے مراجعت کرنے کے لئے کہا ہے (۳)۔ معدن الجواہر کے محمل خطی ننخ کا ہمیں تا حال علم نہیں ہے۔اس کے ابتدائی ۳۲ صفحات پرمشمنل ایک قلمی نسخه مولا نا حافظ محمد ہاشم جان مجددی مرحوم کے کتب خانہ کوئٹہ میں ہاری نظرے گزراہے۔

منظراولي الالباب

مولف نے بیر کتاب اینے والد گرامی شیخ محم فضل الله قدس سرہ کے حالات پر تالیف کی تھی،اس کاسال تالیف معلوم ہیں ہے لیکن مولف نے بتایا ہے کہ انہوں نے مقامات معصومی کی تالیف (۱۳۲۱–۱۳۲۱ه) سے چندسال قبل اس کتاب کی تعمیل کی سعادت حاصل کی ہے(س)۔ہم ال رسالے کی تالیف حدود • سااھ / کا کا ،قراردے سکتے ہیں۔ ایک مقام پرمولف نے اپنے والدگرامی کا ذکر کرتے ہوئے اس رسالے کے بعض مندرجات كى طرف سے اشاره كيا ہے:

هر كه را پیش از وصول مفتاح مشتم (مقامات معصومی)..... شوق ملاحظه حالات فتحيمه وكرامات عظيمه أبيثال دامن كيركر ددوبه مطالعه كتاب منظراولي الالباب كه ازمصنفات اين فقير كثيرالتقصير ات استعجال فرما يندو درمنظر ششم اوجويان مقصد خود بوداگر به تمام نبحهٔ را سیر کند از قصص اکابر ما با خوا کدر داید اطلاع خوابد

مولف نے بعض و قائع کے بیان کے دوران مقامات معصومی میں اپنے اس رسالے کا

<sup>(</sup>۱) الضاً ۲۸-۲۰/۲۸ TADIL/11.0/ 17 17.74/ (1)

<sup>1/19-11-10/17/19/17/19-14/12-14/19 (</sup>٣)

ا یک مقام پرتواس کا ایک طویل اقتباس بھی دیا ہے ۱۸۳ –۱۸۵ ، نیزعمدة القامات ۳۸ –۱۸۵ (٣) كتاب حاضر ٣١٠ (a) الضاوا / m-r

ذکرکیا ہے(۱) ہمیں تا حال اس رسالے کے کسی نسخے کاعلم ہیں ہے۔ مظہر ابواب فضل مظہر ابواب فضل

منظراد لى الالباب كى طرح مولف نے مظہر ابواب فضل كے نام سے اپنے والدگراى كے حالات پرمقامات معصوى كى يحميل كے بعد ايك اور رسالہ تاليف كرنے كا وعدہ كيا ہے تاكہ مولف كورسالہ منظركى تاليف كے بعد جومعارف جديدہ معلوم ہوئے اور خاص طور پر اس ميں انہوں نے اپنے والد كے معمولات اور عبادات يوى وليلى كو " نفع عام" كے لئے جمع كرديا ہے، لكھتے ہيں:

به خاطرعزم بالجزم از مدتی برآل قرارگرفته که اگر حیات چندروز وفا نماید بعداز
انفراغ ازی کتاب مقامات معصوی و الهامات قیوی و به تقریب حضرت
ایشان خن از دیگران درمیان آمده کتاب مظهر ابواب فضل که شمل برخاصهٔ احوال
آنخضرت و چیز های که آنخضرت برای نفع عام از قید قلم آوردند و با چیزی که از
زبان الهام ترجمان استماع نموده و چیز ها که بآل امتیاز داهند واین فقیر داوقوف
آل دست داده جهت ادای حق ایشال تصنیف خواجم نمودان شاالله تعالی (۲)
مولف نے مقامات معصوی میس کی مقامات پراس رسالے کی تالیف کاعزم ظاہر کیا
ہے (۳) اور ممکن ہے کہ انہیں اس کی تحمیل کی سعادت نصیب ہوئی ہوئین جمیس تا حال اس

رساله دراحوال خواجه محمدز بيرسر مندى

مارے مولف کو حضرت خواجہ محمد زبیر بن شیخ ابوالعلیٰ بن حضرت جمۃ الله محمد نقشبند ٹائی اللہ محمد نقشبند ٹائی کے ساتھ خصوصی تعلق تھا، انہوں نے مقامات معصومی میں جابجاان کا ذکر بڑے احترام سے کیا ہے اور ان سے روایات بھی کی ہیں انہوں نے مقامات میں وعدہ کیا ہے کہ اگر میری عمر

<sup>(</sup>۱) كتاب عاضر ۲۸۰،۲۸۰ (۲) ايينا ۲۵ (۲)

רא ושל אבדיד אדי דא די הא

نے وفا کی تو وہ حضرت خواجہ محمد زبیر کے'' حالات،معارف،عبادات اور عادات' پرمستقل رسالہ تالف کریں گے، لکھتے ہیں:

اگرعمروفا كرد وبعداز انفراغ اين كتاب رسالهُ عليحده دربعضي حالات ومعارف و عبادات وعادات آنجناب تحرينما يندان شاءالله تعالى حق سجانه وبه وجهاحسن به حصول این تمناممتاز فرماید و برای عاصی درچهٔ سعادت به کشاید.....(۱) ہمیں اس رسالے کے بھی کسی ننخے کے وجود کاعلم نہیں ہے، ہمارے مولف کے معاصر صاحب روضة القيوميه نے جوخواجہ محمد زبير كے خليفہ بھى تنصروصة القيوميه كايورا دفتر خواجہ محمدز بیر کے حالات کے لئے مخص کیا ہے لیکن انہوں نے اس رسالے کا ذکرنہیں کیا ،معلوم ہوتا ہے کہوہ اس سے واقف تہیں تھے یا مولف کواس کی تالیف کا موقع نہیں ملا۔

مولف كاشعرى سرماييه

کتاب حاضر کے مولف شاعر بھی تھے ہمیں ان کے کسی شعری مجموعے کاعلم نہیں ہے اور نه بی شعراء کے تذکروں میں ان کا ذکر جمیں مل سکا ہے، البتہ مقامات معصومی کو انہوں نے جا بجا جس حسن وخو بی کے ساتھ اشعار سے سجایا ہے اس سے ان کے اعلیٰ در ہے کے شعری ذوق کی غمازی ہوتی ہے، ان میں بہت سے ایسے اشعار بھی ہیں جن پرخود ان کی تصنیف ہونے کا گمان ہوتا ہے۔

مولف نے اپنی پریشان حالی اور تالیف کتاب کے مل پریانجے اشعار برجت طور پر کھے بیں(۲)ای طرح مولف نے اپی ایک طویل نعتیہ مثنوی ان الفاظ کے ساتھ شامل کتاب

حقير دوراز كاروقتي ازاوقات درغلبات محبت آنسرور كائنات عليه وعلى آله الصلوة والسلام چندیں کہ درمیدان اشعار گاہی ابلق فکر نہ تاختہ اماچوں درنعت ہی اختیار برآمده نیج نکته رامخالف ابل طبیعت نه یافته برای فائده عام داخل این کتاب می

نمايدتاسعادت تمام بدست آيد.....(٣) (۱) ایناً ۱۱۰ (۲) کتاب حاضر ۲۵۳ (٢) اليناه ١٥-٨م

سیجھ لینا غلطہ بی ہوگی کہ ہمارے مولف کاکل تصنیفی سرمایہ اتنا ہی ہے جن کا ہم نے سابقہ سطور میں ذکر کیا ہے بلکہ ان کی تالیفات کی شجھ تعداد ہمیں معلوم نہیں ہے انہوں نے خود اپنے بارے میں اپنے والدگرامی کی بشارت کہ میں مصنف بنوں گانقل کرتے ہوئے اپنی فدکورہ تین تالیفات کی بھیل اور مظہر ابواب فضل کی تالیف کے وعدے کے ساتھ ہی یہ بھی لکھا ہے کہ مجھے انداز ہبیں ہے ممر کے آخری جھے میں پہنچ کرتالیفات کی تعداد کتنی ہوگی: رسالۂ دیگر ہم در خاطر فدکور آمد کہ باید نوشت و باید دید کہ تا آخر عمر معاملہ تا کجا کشد ۔۔۔۔۔(۱)

مقامات معصومی کی تکمیل ۱۳۳ اھ/ ۱۲۲ء کے دوران مولف کی عمر ۴۸ سال ہو چکی تھی (۲) اور جیسا کہ ہم نے مولف کا سال وفات قیاسی طور پر ۱۵۰ اھ/ ۴۸ کا متعین کیا ہے اس حساب سے وہ مزید سولہ سال زندہ رہے اور یقیناً وہ ان سنین میں تصنیف و تالیف میں مصروف رہے ، مولف کے معاصر صاحب روضة القیومیہ کی شہادت کے مطابق مولف اس سلیلے کے مشائخ میں تصنیف و تالیف میں سب سے زیادہ مصروف رہے تھے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب عاضر ۲۸۵ (۲) ايضاً ۵۳۵ (۳) روضه ا/۲۱۸

## مقامات معصومي

یمی کتاب حاضر بینی مقامات معصومی ہے، جو حضرت خواجہ محد معصوم سر ہندی قدس سرہ کے احوال و آثار و تعلیمات پر مشتمل ہے، مولف نے یہ کتاب حصول برکات اور حزن و پر بیثانی سے نجات کے لئے تالیف کی ہے انہوں نے اپنے فرزندشنخ ابوداؤ دنیاز احمہ کے مکرر اصرار پراس کا آغاز کیا، لکھتے ہیں:

.....آن فرزندابوداوُد (نیاز احمد) مکرر به اظهار این تمنا به شوق الفوق وحلاوت کثیرالندوق دبمن شیرین گفتاروز بان شکر بیان وانمود که مقصوداز تحریرای احوال وتقریرای اقوال نه خودستائی وظاهر آرائی ست بلکه طل مقاصد این جهان فانی که مانع جمعیت وامانی است .....(۱)

اس کے علاوہ کتاب کی تالیف کے دوران اس سلسلے کے اہم افراد کی طرف سے برابر حوصلہ افزائی مولف کے لئے مہمیز کا کام کرتی رہی ،مولف نے بتایا ہے کہ اس تالیف کے سب سے بڑے محرک صاحبزادہ شیخ محمد اساعیل (۲) بن شیخ صبغت اللہ ہیں:

مخدوم عالی جناب نتیجهٔ اکابراقطاب شخ محمد اسمعیل سلمه الله الجلیل که منصف بی دلیل به مشامدهٔ این کتاب هلهای فراوان به کار برده امر موکد عنایت آمیز برزبان شکردیز برذکراحوال مخدوم زاده مای کرام نمودند.....(۳)

اس کتاب کی تالیف کے دوران مخدومزادہ محمد استعیل دبلی میں مقیم تھے، مولف جب بھی اس کتاب کی تالیف کے دوران مخدومزادہ محمد استعیل دبلی میں مقیم سے مولف جب بھی ان کے پاس دبلی جاتے تو وہ مقامات معصومی کے مختلف جصے بڑے ادب کے ساتھ سنتے اوراس کی تالیف کی'' ترغیب' دیتے رہتے تھے:

دریں ایام تشریف ایشاں در بلدهٔ شاہ جہان آباد به تقریبی افتادہ بود اکثر اوراق ایس کتاب ازمحالات مختلفه برنظر شریف ایشاں گزشته خیلی بادب باساع نمودند و

<sup>(</sup>۱) ركتاب حاضر ۱۰

<sup>(</sup>٢) شيخ محمد المعيل كے حالات كے لئے ديكھئے كتاب حاضر ٢٨٥ (٣) الصنا٢٩٢

ترغیب برتحریرای بانواع عنایات می فرمودند بلکه اکثر روایات بهم از زبانی ایثال در ماسبق گزشته .....(۱)

جبیبا کہ ہم نے مولف کے مختلف اسفار کی تفصیل کے دوران لکھا ہے کہ مولف سفر میں ہمیشہ تصنیف و تالیف میں مصروف رہتے تھے چنانچہ انہوں نے مقامات معصومی کے متعلق بھی کئی مقامات پروضاحت کی ہے کہ وہ اس کے مختلف ابواب وفصول کی تدوین کے دوران سفر میں ہیں (۲)۔

سال تاليف

مولف نے نہایت واضح الفاظ میں لکھا ہے کہ انہوں نے مقامات معصومی کی تالیف کا آغاز ۲۷ رہنے الثانی ۲۳۱۱ھ/۲۰۱۰ء کو کیا" مفتاح اہل السعادات "سے اس کے آغاز تالیف کاسال ۲۳۱۱ھ برآ مدہوتا ہے:

.....نام این نسخه مقامات و تاریخ عنوان آن "مقاح ابل السعادت" باشد..... روز پنج شنبه سنه بزار وصدوی و دو که از لفظ پیدااست، بست وششم شهر ربیع الثانی فی سال اول از جلوس سلطان الاسلام .....ابوالمظفر ناصر الدین محمد شاه بادشاه غازی .....قدم در بنیادای دیواراستوار.....(۳)

بروز جمعه ۱۵ زی قعده ۱۳۳۷ه/۱۲۲۱ء کوایے مکمل کیااس وقت مولف کی عمر ۴۸ سال ہوچکی تھی،خاتمہ ٔ حسنہ میں لکھتے ہیں:

الحال چون از دیروز که پانز دہم شہر ذی قعده روز جمعه درسال ہزار وصدوی و چہار اتفاق یا فتہ عمرای عاصی دوراز کاربہ چہل وہشت سال انجامیده وموی سپید در عین کہالت احاط نموده .....(۴) چون تاریخ اختیام ایں مقامات قدی نکات که مسمی به مفتاح اہل السعا دات به گوش ہوش از سروش غیب باغچ کندن می رسداگر

<sup>(</sup>۱) كتاب حاضر ۲۸۵ (۲) ايينا ۱۸۲۰-۲۲، ۱۸۳۰ (۱۸ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸۵ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸ ۲۸ (۱۸

<sup>(</sup>۳) کتاب حاضر ۱۲ (محمد شاه ۲۸ ستمبر ۱۵ اء/۱۳۱۱ هے کو تخت نشین ہوااور مولف نے جب بیے کتاب شروع کی تو اس کے اسکلے سال کا آغاز ہو چکاتھا) (۳) ایضاً ۵۳۵

ایں فواکهٔ ریاضی بهمیں نام خوانندمی شاید و ہر کدام ازاں دو نام مبین سال ابتداء دوسط اوست (۱)

تالیف کا آغاز ۲۶ رئیج الثانی ۱۳۲ اھ کو ہوا اور ۱۵ ذی قعدہ سسا اھ میں مکمل ہوئی گویا مولف اڑھائی سال اس کتاب کی تالیف میں مصروف رہے۔

۔ اس دوران مولف سفر وحضر میں اس کتاب کی تحمیل میں لگےرہے انہوں نے اپنی اس مصرو فیت کا کئی مقامات پرذکر کیا ہے، چنداشارات ملاحظہ ہوں:

ابتدائی ابواب وفصول کی تاریخیس اس طرح بیان کی ہیں:

شروع این مفتاح (پنجم) بست و ششم رئیج الثانی در عین از ارواضطرار بود کمابین فی الخطبة و بست و ششم جمادی الاولی متصله آن به شفاء و کشائش برآمدن جانب اکبرآباد میسرگردیده و درآن وقت تحریر مفتاح اول تا مکتوب صد د به شاه م از جلد اول که باسم برادراصغر حضرت ایشان شخ محمه یجی است .....شده بود باز دخول این بلده از رجوع به تاریخ نوز د جم محرم الحرام اتفاق یا فته و تابست و بهفت کنز از کنوز مفتاح ثالث درین سفرنگارش یا فته و کنز بست و بهشتم که منقول از خان خدا پرست است باز درموضع شروع کتاب تحریر یا فته (۲)

مقامات معصومی کا ایک نام'' فواکهٔ ریاضی'' بھی ہے جس کے اعداد سے اس کے حصہ 'اوسط کا سال تحریر ۱۳۳۳ اھر آمد ہوتا ہے ،خودوضاحت کرتے ہیں :

ترقیم این مقامات معصومی که "فواکهٔ ریاضی" کمی از اسامی آن ست و تاریخ تخریرایی سطور جم مخرج از ان درسفراتفاق یافته .....(۳) ..... مقامات قدی نکات که مسمی به "مفتاح ابل السعادات" به گوش جوش ..... می رسد اگر این "فواکهٔ ریاضی" به جمیس نام خوانندی شاید و جر کدام از آن دو نام جمین سال ابتداء و وسط اوست (۴)

(۱) اليناوس

<sup>(</sup>۲) کتاب طاخر ۲۲۱–۲۲۲

<sup>(</sup>٣) اليناء ١٥ (ليني فواكه=١١٢ + رياضي ١٥٠١ = ١٠٣١ه) (٣) الينا٩٥٥

ایک مقام پر لکھا ہے کہ حفرت خواجہ محم معصوم قدس سرہ کے وصال کوان اوراق کی تحریر کے مقام پر لکھتے ہیں (۱) اس حساب سے یہاں سنہ ۱۱۳۳ھ (وصال محمد محمد مقام پر لکھتے ہیں کہ اس وقت خواجہ محمد زبیر کی عمر چالیس سال ہو چکی ہے (۲) حضرت خواجہ محمد زبیر کی عمر چالیس سال ہو چکی ہے (۲) حضرت خواجہ محمد زبیر کی عمر چالیس سال ہو چکی ہے (۲) حضرت خواجہ محمد زبیر کی عمر چالیس سال شار کرنے سے سال رواں ۱۱۳۳ ھوات ہوجاتا ہے۔ ہولف رمضان ۱۱۳۳ ھواس کتاب کی مقتاح ششم لکھر ہے تھے اور اس ماہ میں یہ مقتاح یا یہ تحمیل کو پینچی :

شب یاز دہم شہرمبارک رمضان وشب دوشنبداز سال ہزار وصد وی سوم ہجرت
سیعنایات فراوان بہ حال پراختلال خود مشاہدہ کردہ ۔۔۔۔۔(۴)
و خاتمہ ایں مفتاح ششم ۔۔۔۔۔درشہر رمضان المبارک اتفاق یافتہ ۔۔۔۔۔(۵)
مولف کتاب حاضر کی مفتاح نہم کی کنز نمبر ۲۱، ۱۱ شعبان ۱۳۳ ھے کولکھ رہے تھے،
ماتے ہیں:

بتاریخ یاز دہم شعبان المعظم کہ یوم الا ربعابا شدوسال ہجری ہزار وصدوی و چہار نوبت ترقیم ایں کنزرسیدہ .....(۲)

محتوبات

مقامات معصوی ایک مقدمہ، نو ابواب (مقاح) اور ایک خاتے پر مشمل ہے(2) مقدمہ، مقاحات اور خاتمہ میں بہت ی فصول شامل ہیں جن کو" کنز" کہا گیا ہے، مقاح پنجم میں مولف نے حضرت خواجہ کے ۴ م ملفوظات نقل کئے ہیں ہر ملفوظ کو" احمر" کاعنوان دیا ہے(۸) ای طرح حضرت خواجہ کی کرامات کو منضبط کرتے ہوئے ان کی تعداد ۲ سابتا کی

<sup>(</sup>۱) ايضاً ۱۸۹ (۲) ايضاً ۳۰۹ (۳) روضة القوميه ۱۸۷ (۱)

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٢٥٣ (٥) الينا ٢٥٩ (٣)

<sup>(</sup>٤) ابواب وفصول كى فهرست متن كتاب حاضر ٢٣-٢٣، اورفهرست كلى ميس ملاحظه كري

<sup>(</sup>٨). كتاب حاضر ١٨١-٢٠٠٠

ہے ہرتصرف وکرامت کو'' ابیض'' کا نام دیا ہے(۱) اور اس پر چند لطائف کا اضافہ بھی کیا ہے، کتاب کی مفتاح نہم (دراحوال خلفای حضرت خواجہ) قرآن مجید کے اجزاء کی تعداد کے مطابق تمیں فصول ( کنز) پرمشمل ہے(۲) اس پرمولف نے ایک ذیل کا اضافہ کیا ہے، اس ذیل کا آخری حصہ ان سلاطین وامراء کی عقیدت مندی کے واقعات پرمشمل ہے جن کا تعلق حضرت خواجہ سے تھا، کتاب کے خاتمے کی دو کنزیں ہیں کنز اول میں مولف نے وہ نکات درج کئے ہیں جوساری کتاب کی تالیف کے دوران مولف کویا دنہ آسکے اور بہوجوہ وہ برکل نہ لکھے جاسکے ( ۳ ) خاتمہ کی کنز دوم میں سید الانبیاء سلی الله علیہ وسلم کی نعت ہے جس میں مولف کی نعت ہے خواجہ کی خواجہ کی خواجہ کی خواجہ کی نعت ہے جس میں مولف کی نعت ہے خواجہ کی خواجہ کی نعت ہے خواجہ کی نوب کی نعت ہے جس میں مولف کی نعت ہے خواجہ کی نیں کی نوب ک

## مخففات

مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے بعض اساء کواس کتاب میں بار بار لکھنے کی بجائے ان کے القاب کو کررتم ریر کر دیا ہے، جیسے صاحب سوائح حضرت خواجہ مجر معصوم رضی الله تعالیٰ عنہ کے لئے ساری کتاب میں" حضرت ایشاں" اپنے والدگرا می شیخ محر فضل الله کیائے" آنحضرت (۴)"، حضرت شیخ محر صبخت الله بن حضرت خواجہ محر معصوم کے لئے "عالی حضرت (۵)" شیخ عبدالا حد وحدت بن حضرت خواجہ محر سعید کے لئے" حضرت وحدت بن حضرت محدد الف ثانی کے لئے" خازن وحدت "کھا ہے۔

## مقامات معصومی کے خطی نسخے

روضة القيوميه (تاليف ١٦٢٧ه) سے لے کر روضة الاولياء (تاليف ١٣٣٣ه) اوم اوم القوميه (تاليف ١٣٣٣ه) تک مقامات الله ١٩١٥ء) تک سب نے اس سے نقل واقتباس کیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مقامات معصوی کے متعدد ننخ ایک دوسرے سے نقل کئے گئے تھے لیکن روحانی خانوا دوں میں علمی زوال کے باعث جہاں اس سلسلے کے دیگر مخطوطات بے حسی کی نذر ہوکر تباہ ہوئے وہاں

<sup>(</sup>۱) الينا ۲۰۰ الينا (۳) الينا ۱۹/۵۱۳ (۳) الينا ۱۹/۵۱۳ (۱)

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٢٦٣ - ٠٠٠ (٥) الصنا ٢٦٠ - ٢٩٠ وغيره (١) الصنا ٩٠٠ /١-٢

اس كتاب كي مرف چندى نيخ معلوم موسكے بيں ،جن كي تفصيل يہ بے:

۱- قلمی نسخه مخزونه درگاه حضرت شاه ابوالخیر مجد دی (چنلی قبر خانقاه حضرت میرز امظهر جان جانان شهید) د بلی ، هندوستان

یہ نسخہ مولا نا ابوالحن زید فاروتی (ف ۱۹۹۳ء) بن شاہ ابوالخیر مجددی کی ملکت ہے،
موصوف نے کمال مہر بانی سے اس کاعکس بنوانے کی اجازت دی اور ڈاکٹر رچر ڈ ایٹن آ ف
امریکہ نے بڑی محت سے شدید گرمی میں خانقاہ کے حن میں بیٹے کراپنے کیمرے پراس کی
فلم بنائی ، اس کی تقطیع قدرے کلال ہے (اا \* ۵) ۔ اس کی کتابت مدینہ منورہ میں ۴۳
جمادی الاول ۱۲۹۲ھ کو ہوئی اور اس کے کل صفحات ۴ ۴ میں ، یہ نسخہ حضرت شاہ عبد النخی
مجددی مہاجر مدنی قدس سرہ کی ملکیت تھا ۲۹۱ھ کو حضرت شاہ ابوالخیر مجددی نے اپنے قیام
حرمین الشریفین کے دوران حضرت مہاجر مدنی کے وصال کے بعد ان کے متر وکات میں
سے بینسخ شریدا تھا (۱) ہم نے اس کے متن کی تھیجے کے لئے ای نسخہ کو بنیاد بنایا ہے اور تقابل
کے دوران حواثی میں اسے نسخہ دال (د) یعنی نسخہ کو بلیا د بنایا ہے اور تقابل

۲- مقامات معصوی کا دوسرانسخه خانقاه احمد بیسعید بیموی زئی شریف (ضلع ڈیرہ اساعیل خان) میں محفوظ ہے، اس میں نہ تو سال کتابت درج ہے اور نہ ہی کا تب نے اپنانام کصا ہے، نہ کورہ خانقاہ حضرت خواجہ دوست محمد قندھاری کی ہے جو حضرت شاہ احمد سعید دہلوی کے خلیفہ متصے موصوف نے ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی میں حرمین الشریفین کی طرف ججرت کرنے سے قبل اپنی خانقاہ دہلی (خانقاہ مظہری نہ کور) بھی ان کے کی طرف ججرت کرنے سے قبل اپنی خانقاہ دہلی (خانقاہ موی زئی میں منتقل کردیے گئے دوالے کردی تھی وہاں سے بہت سے خطی نئے خانقاہ موی زئی میں منتقل کردیے گئے تھے، یہ نیخ بھی غالبًا انہی میں سے ایک ہوگا (۲)۔ اس نیخہ کے ۱۳۹ صفحات ہیں اور شعہ، یہ نیخ بھی غالبًا انہی میں سے ایک ہوگا (۲)۔ اس نیخہ کے ۱۳۹ صفحات ہیں اور

<sup>(</sup>١) ابوالحن زيدفاروتي:مقامات خير ٢٢،٥٥١

<sup>(</sup>۲) یہ وہی نسخہ معلوم ہوتا ہے جو حضرت شاہ احمد سعید مجد دی نے حضرت خواجہ دوست محمد قندھاری کی درخواست پُفُل کروا کر دہلی ہے موکیٰ زئی ارسال کیا تھا ( تحفۂ زوار یہ کمتو بات سعید بیص ۹۸، ۹۲ ) خانقاہ دہلی کا پیش نظر نسخہ ۱۳۹۶ ھکا کمتو ہے ہے کویا پیشاہ احمد سعید ( ف ۱۲۷ ھ ) کے وصال کے بعد کا ہے۔ یا خانقاہ دہلی میں اس کے دو نسخوں میں ہونے جائیس۔

تقطیع میانہ (۸ ×۴) ہے۔ہم نے نسخہ کر ہلی کے ساتھ اس کا تقابل کیا ہے اور حواثی میں اختلاف نشخ کے بیان میں اسے نسخہ میعنی نسخہ موسیٰ زئی کے مخفف سے یا د کیا ہے، میں اختلاف نشخ کے بیان میں اسے نسخہ مینی نسخہ موسیٰ زئی کے مخفف سے یا د کیا ہے، نسخہ و ہلی اور نسخہ موسیٰ زئی دونوں ہو ہای کتابت سے پر ہیں ہم نے تقابل کے دوران ایسے اغلاط کی نشاند ہی کر دی ہے۔

موی زئی شریف کا موجودہ خطی نسخه اس وقت اس کے سجادہ نشین حضرت محمد اساعیل جان مرحوم کے صاحبزادے پروفیسر محمد سعد سراجی ملقب بہ مرشد بابا مدظلہ (ساکن ڈیرہ اساعیل خان مرحوم کے صاحبزادے پروفیسر محمد سعد سراجی ملقب بہ مرشد بابا مدظلہ (ساکن ڈیرہ اساعیل خان ) کے ذاتی کتب خانہ میں محفوظ ہے، موصوف نے از راہ معارف پروری اس علمی کام کے لئے اصل خطی نسخہ بی ہمارے حوالے کر دیا تھا جس سے ہم نے بھر پوراستفادہ کیا ہے۔

۳- مقامات معصوی کا تیرراخطی نسخدرباط مظہر مدینہ منورہ میں ہے، اس رباط کے بانی شاہ محمد مظہر بن شاہ احمد سعید دہلوی ہیں جنہوں نے ۱۲۹۰ ہے کوحرم شریف (مدینہ منورہ) کے قریب ایک سد منزلدرباط بنائی تھی ، جس میں ایک شاندار کتا بخانہ بھی تھالیکن حالیہ توسیع حرم کے دوران بیرباط اور مکتبہ شنخ الاسلام عارف حکمت وغیرہ اس حدود میں آگئے تھاس لئے حکومت سعودی عرب نے رباط مظہر کے لئے متبادل جگہد دے دی، نومبر ۱۹۹۹ء میں راقم احقر کوعمرہ کی سعادت نصیب ہوئی تو مدینہ منورہ حاضر ہوکراس رباط کو بہت تلاش کیا کہ اب بیہ کہاں ہے؟ بصد دفت معلوم ہوا کہ رباط تا حال بنائی ہی رباط کو بہت تلاش کیا کہ اب بیہ کہاں ہے؟ بصد دفت معلوم ہوا کہ رباط تا حال بنائی ہی منطوطات بھول میں بند پڑے ہیں، ان میں بعض نا درعر بی مخطوطات کے مائیکر وفلم مخطوطات بھول میں بند پڑے ہیں، ان میں بعض نا درعر بی مخطوطات کے مائیکر وفلم اسلامی یو نیورٹی مدینہ منورہ نے بنائے تھے لیکن ان میں کی فاری مخطوطات کے مائیکر وفلم شامل نہیں ہے بیار کوشش کے بعد مذکورہ یو نیورٹی کے اسا تذہ کی مدوسے رباط کے موجودہ ما لک عدنان (۱) کا بتا و ٹیلی فون نمبر حاصل کیا اور جنا ہوزیز القدر اصغرنظامی موجودہ ما لک عدنان (۱) کا بتا و ٹیلی فون نمبر حاصل کیا اور جنا ہوزیز القدر اصغرنظامی کوجوان دنوں مدینہ منورہ میں رباط شخ جماعت علی شاہ (جماعت منزل) کے قریب

<sup>(</sup>۱) عدنان بن مظهر بن احمد بهاء الدين ثاني بن شاه محمظهر (مقامات خير ۱۰۵-۱۰۵)

ہی قیام پذیر سے ساتھ لیا اور شخ عدنان سے ملاقات کے لئے ان کی عطر فروشی کی دکان پر گئے ، مل کر جرت ہوئی کہ موصوف اپنے اجداداوراپنے بزرگوں کے عقائم سے متعلق کی خونہیں جانے وہ کتاب کا نام تک نہیں لکھ سکتے تھے، ہم سے وعدہ کرلیا کہ اس کی فوٹو کا پی بنوا کر پاکستان بھیج دیں گے لیکن آج اس کو دو سال بیتے ان کی طرف سے بچھ موصول نہیں ہوا، مجھے دراصل دانشگاہ تہران کے ذی قیمت مجلّہ نشریۂ نسخہ ہائ خطی (۱) کے ذریعہ بیمعلوم ہوا تھا کہ مقامات معصومی کا ایک قلمی نسخہ رباط مظہر میں ہے ، یہ نسخہ ایران کے معروف محقق محمد تھی دائش پڑدہ نے وہاں جاکرد یکھا تھا انہوں نے صرف اس کا نام اور نمبرش ۱۵۲ درج کرنے پراکتفا کیا ہے اور اس نسخے کے متعلق کوئی تفصیل نہیں دی۔

گویا مقامات معصومی کا موجودہ متن دوخطی سنخوں یعنی نسخہ ربلی اورنٹی موسیٰ زئی پر ببنی ہے، تیسر سے مذکورہ نسخے تک ہماری تا حال رسائی نہیں ہوسکی۔

مولف برغائبانه عنايات

مقامات معصومی کی تالیف کے دوران مولف پر برزرگوں کی عنایات رہیں انہوں نے اس کتاب میں جابجا اس کا ذکر کیا ہے، عنایات سے اس ادراک کومولف نے اس کی تالیف کی تحریک کے طور پر بیان کیا ہے، چنداشارات ملاحظہ ہوں:

مدد مای فراوان از ارواح طیبهٔ اکابر دراسفار واحضار فی جمیع الا ماکن والدیار نه آل قدرمحسوس گردیده که بیان آل درسلکه تحریرتواندکشید.....(۲)

از فضل کریم ذونوال عزشانه در معامله به شرف ملازمت حضرت رسالت خاتمیت .....علیه وعلی آله من الصلوٰ ق وافضلها ومن التسلیمات ا کملها مشرف گشته که گویا در بنده خانه بریا کلی میانه سوارنشسته اند دخلفاء اربعه رضی الله تعالی عنهم

<sup>(</sup>۱) دانش پژده مجمرتقی: مقاله بعنوان کتابخانه های عراق وعربستان سعودی (۲۱) مکتبه مظهر فی رباط مظهر، مشموله نشریه نسخه های خطمی (دفتر پنجم ۵۳۲) در رسته

<sup>(</sup>٢) كتاب حاضر ٢٠ - ٥

اجمعین وحضرت مجدد الف ثانی رضی الله عنه وحضرت والد بزرگوار با دیگراعز و علی مقدار حاضر وحضرات عالی درجات از یمین و بیار سفارش این گناه گارمی فرمایند چنا نکه اثر آن برخود یا بدوای دید تا سه روزمتصل بیک نیج استیلای تمام یافته .....(۱)

کتاب کی تالیف کے دوران مولف کو حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کی عنایات کا مسلسل ادراک رہاجومولف کے لئے مہمیز سے کم نہیں تھا، ایک مقام پروضاحت کی ہے کہ جب اس کتاب کی تالیف کے لئے استخارہ کیا تو حضرت خواجہ نے عالم رویا میں دواشر فیاں اس کام کے لئے روشنائی، قلم اور کاغذ کے خرج کے طور پرعنایت کیس، یہاں تک کہ حضرت خواجہ نے اس کا نام'' مقامات' اور اس کا تاریخی نام'' مقتاح اہل السعادات' خود تجویز فرمایا، لکھتے ہیں:

دریں مرتبہ کہ بہوطن مالوف اعنی بہدداراالارشاد حضرت سر ہند بہ مضیٰ مدت سہ (۱) ایفناہ (سیدالانبیاء سلی الله علیہ وسلم کی زیارت ہے مولف کئی بارمشرف ہوئے، ملاحظہ ہو کتاب عاضر ۳۵-۵۳۳ وغیرہ)

ونيم سال رفة بود، جناب سامي حضرت ايثال رضي الله تعالى عنه..... آل قدر عنایت بے نہایت برخود یا فتہ کہ بہشرح آل بیان برنتابد،علی الحضوص وقتیکہ بہ زیارت روضهٔ مطبره مشرف می کشید اکثر چنال می شده که گویا آنخضرت والا منزلت از تربت خلد رفعت برآمده درین فقیر در آمدند، بعدازی که محل سکونت می شتافته به بهال حالت درخود می یافته حلاوت که ازین معنیٰ حاصل روز گار این عاصی ٔ سیاه کاری گردید ہیج وجہ درمعرض اظہار نمی تو اند آور د کہ ذوقی است نہ بیانی .....(۱) چول دوگانه استخاره گذارده خواندن دعای استخاره مشغول گشتم می بینم كشخصى ازطرف راست بررومال سرخ نفيس مبلع دواشر في و چندرو پيه به فقيري د مدومی گوید که حضرت ایشال برای خرج سیابی وقلم و کاغذعنایت فرموده اندومی فر ما یند که یوم الخمیس که فردای آل شب بود شروع این ام عظیم القدر ..... باز در بمال شب وقتی خواب می خواست که دراز به تشید می بیند که حضرت ایثال شرف حضور دارندی فرمایند که نام این نسخه مقامات و تاریخ عنوان آن" مفتاح امل السعادات 'باشد.....(٢) سهاستخاره نموده پیش از شروع استخارهٔ اول بهمشامدهٔ جمال با كمال ایثاں قدس الله سجانه بسر ه الاقدس مشرف گشته که گویا دوات وقلم و كاغذ دريد بيضا دارند وبرزبان الهام ترجمان كلمات عجيبه ونكات غريبه درمدح ایں مقامات مجسته رایات می آرند (۳) ..... این کمترین وفدوی آستانه ایثال ایں است کہ بعد شروع تحریر ایں مقامات لطیفہ نکات یہ بنج روز کہ دوشنیہ وغرہ يجمادي الاولى بود در قيلوله نيم روز بين النوم واليقظه مي بيند كه كويا برلوح محفوظ نظرم ا فناد دریں جامی بیند که برصفر احمد (مولف کتاب حاضر) دولت رسید .....ای بثارات صریحه واشارات صحیحه جمعیت رسال خاطر شکته دلال گردید.....(۴) مفتاح دوم كي يحيل كے بعد مولف قدر مے شكت دلى كا شكار منے كه عالم رويا ميں مشاہدہ

<sup>(</sup>١) الفِنَاه (٣) الفِنَاء (١) الفِنَاء (١)

<sup>(</sup>٣) الينام السنام

کیا کہ حضرت خواجہ کے ہاتھ میں یہ کتاب ہے اور آپ اس کا مطالعہ فرمارہے ہیں اور اس
میں اپنے دست مبارک سے تھیے بھی کی اس عالم میں مولف نے حضرت مجد دالف ٹانی کی
عنایات بھی محسوں کیں بلکہ حضرت مجد دالف ٹانی نے اسے اپنے معارف ومقامات قرار دیا:
در بمین شہر مبارک کہ تسوید اور اق سطورہ اکثر دراں شہرا تفاق افرادہ و چیزی پیش
از ال ہم نوشته الطاف واعطاف فحیمہ بہ کمال عنایت بشاشت انگیز وغایت مرحمت
علاوت خیز دروقائع ومنامات از جناب امام ربانی حضرت مجد دالف ٹانی وامام
صفا کیشان حضرت ایشال رضی الله تعالی عنہمانہ آل قدر فہمیدہ کہ شروح قلم نو اندو
شد بلکہ حضرت ایشال را ممدایں کاریافتہ ، گویا ایس کتاب (مقامات معصومی) در
دست شریف دار ندومطالعہ بوعنایت خاص الخاص فرمودہ تھیے بعضی الفاظ فرمایند،
وحضرت مجد دالف ٹانی رادیدہ گویا ایس کتاب را بہ خودمنسوب می دار ندومی فرمایند

فن تذكره نويى اورمقامات معصومي

سابقہ اوراق میں ہم نے مولف کے جو حالات لکھے ہیں ان کے مطالعے سے اس نیتج پر پہنچنا دشوار نہیں رہ جاتا کہ مولف مروجہ علوم میں کامل دسترس رکھتے تھے ان کے والدشخ محدث اور مندوقت تھے، ہمارے مولف علم حدیث کے اصولوں سے محدف الله سندیا فتہ محدث اور مندوقت تھے، ہمارے مولف علم حدیث کے اصولوں سے بخوبی واقف تھے ای لئے انہوں نے علم حدیث کے فن'' روایت و درایت' کے مطابق مقامات معصومی میں روایات کا اندراج کیا ہے، انہوں نے اس سلیلے کی ہر روایت کو خوب پر کھا کئی اصحاب سے اس کی تقد یق کی اور پھرا سے کتاب کا جزیزایا ہے، ان کے قلم سے بر کھا کئی اصحاب سے اس کی تقد یق کی اور پھرا سے کتاب کا جزیزایا ہے، ان کے قلم سے بر معافی خوب خوب چند جملوں کی بنیاد پر ان کے فن تذکرہ نولی کا جائزہ لیا جا رہا ہے۔ مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے کتاب حاضر کی روایات کو اصول حدیث مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے کتاب حاضر کی روایات کو اصول حدیث کے مطابق پر کھ کر لکھا ہے ان کے نزدیک صحت روایت کی تحقیق کے لئے صرف شرافت نسب ہی کافی نہیں ہے، لکھتے ہیں:

اولا نسبت غلامی خود به بندگان حضرت ایثال قد سنا الله سجانه بسره الاقدی فرکوره محرر گردانم تاترا در محل روایت درایت تامه به حصول انجامید که اکثر ذکر احوال حضرت ایثال رضی الله تعالی عنه به روایات والدین شریفین این راقم مندرج خوابد گردید ...... ومرااز ذکر تفصیل ایثال تا در کل برروایت فراغی بدست آید که صاحب نظران بالا بلندو عالی فطرتان بخن پسند در قیدروایت از محل شائسته بسیارخوابهند بیچید و در رنگ روایت احادیث مکر مات به صحت و سقم خوابهندر سانید، آنکه شرافت نسب و نجابت حسب منظور خاطر دریا مقاطر باشد (۱)

مولف نے وضاحت کی ہے کہ ان کے پاس سلسلۂ مجددیہ کی اتنی روایات ہیں کہ اگروہ ان کی تفصیل میں جائیں ہیں تو ہر باب پورادفتر بن جائے (۲) لیکن ان روایات کی صحت وسقم کا جائزہ لینے کے لئے اقد ام کئے تو آئییں'' قلت درایت'' کا سامنا کرنا پڑا (۳)۔ مولف اکثر سفر میں رہتے تھے اور اس دوران وہ مسلسل تصنیف و تالیف میں بھی

مصروف رہے(ہم کی رہے سے اور اس دوران وہ مسی مسیف و ہاچک ہیں گ مصروف رہے(ہم)۔ ان اسفار کے دوران وہ جہاں کہیں بھی جاتے حضرت خواجہ کے خلفاء سے ضرور ملاتات کرتے:

.....دربعضی از بلاد وقراء وقصبات که به تقریبی مرورا تفاق کرده متعددازیاران صاحب اسرار دیده وشنیده که تفصیل و اسامی آن اعزه و آن مواضع به خاطر جم نمانده.....(۵)

مولف نے اپنے بیانات کومتند بنانے کے لئے ساری کتاب میں جابجا اقتباسات دیے ہیں اسلیلے میں انہوں نے حضرت خواجہ کے مکتوبات اورصا جزادگان کے مکا تیب کوسند کے طور پر پیش کیا ہے ، مولف کے نزدیک یہی '' کمال درایت' ہے:

ہم چنیں در مکا تیب دیگر کے عقریب درقید قلم درآ یندرعایت به کمال درایت محفوظ است .....(۱)

<sup>(</sup>۱) ايضاً ۱۵ (۳) ايضاً (۳) ايضاً ۱۳۱-۱۳۱

<sup>(</sup>س) رك بمقدمه بذا "مولف ك مختف سفر" (۵) كتاب حاضر ۱۹۳ (۱) ايسنا ۵۵

مولف نے ان اقتباسات کی نقل کے دوران مکا تیب کی تحریر کا پس منظر مغلق مقامات کی تشریح اور اسباب تحریر بھی بتائے ہیں۔

ہمارے مولف پریہ بات واضح تھی کہ اگر چہ تذکرہ نویسی کے ماہرین فن کے نزدیک '' تکرار''خلاف قاعدہ نہیں ہے تا ہم انہوں نے قاری کے ذہن کو انتشار سے بچانے کیلئے اس سے اجتناب کیا ہے:

مرا از تکرار کلام سعادت انجام بجهت آنکه ذبهن قاری ومستمع مشتت نه شود و استغنای رونماید هر چند تکرار مندالیه در کل استفنای رونماید هر چند تکرار مندالیه در کل استفنای رونماید هر چند تکرار مندالیه در کل استفنای و تیرک نز دیک علای معانی بسی زیبا و محمود است (۱)

لکھاہے کہ اگر چہ کی کی بزرگی کا اظہار ازراہ نسب بیان کرنانص کے خلاف ہے لیکن یباں تذکرہ نویسی کی روش میں لکھا جارہا ہے (۲)۔

مولف کے نزدیک ایک تذکرہ نولیں کے لئے ہرضروری بات جواسے معلوم ہے تحریر کرنی چاہئے معلوم ہونے کے بعداسے چھپاناان کے نزدیک' خیانت' ہے (۳)۔

مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے اس کتاب میں روایات درج کرنے سے پہلے ان کی تھیجے کی ہرممکن کوشش کی ہے لیکن اس کے باوجود حافظہ کی خرابی، غریب الدیاری اور پریثان حالی کے باعث ان روایات میں ' ضعف وسقم'' کا'' خوف' موجود ہے:

ہر چنداز طرف خود در تھیجے روایت کوشش بسیار بہکاررفتہ ، اماچوں بعد عہد وشمول مرجند انظر ف خود در تھی روایت کوشش بسیار بہکاررفتہ ، اماچوں بعد عہد وشمول مربت باہم جمع اندخوف ضعف وسقم بعضی روایات بہ سبب عدم اعتماد برحافظ تخود ہموارہ متشتت الحال می دارد .....(۲)

کتاب کی تالیف کے دوران مولف نے کئی مقامات پرروایات کے بھول جانے اور نہایت دیانتداری کے ساتھ اپنے حافظہ کے ضعف کاذکر کیا ہے(۵)۔

مولف نے اعتراف کیا ہے کہ چونکہ وہ کتاب سفر میں لکھ رہے ہیں اس لئے اس سلیلے

<sup>(</sup>١) اليناه (٢) الينا (٢) الينا (١)

<sup>(</sup>م) اليناسم معرب المانس معرب المانس معرب المانسان الما

کے ماخذ ومراجع ان کے پاس نہیں ہیں اگر قارئین کو کہیں'' تفاوت'' نظرا ئے تو وہ ان کی تھیج

اگرحر فی تفاوت به نظرمتبعی درآید باید که اصلاح قلم جزبانی فرمایند (۱) مولف چونکہ سفر کی حالت میں ہیے کتاب تالیف کررے تصاس لئے انہوں نے لکھا ہے

کہ تالیف کے دوران حضرت خواجہ کے مکتوبات کی دوسری اور تیسری جلدیں ان کے پاس

تہیں ہیں(۲)۔

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی (ف ۱۰۵۲ھ/ ۱۲۴۲ء) نے اخبار الاخیار اور زادامتقین جیسی کتابیں لکھ کر تذکرہ نویسی کے فن میں جس انقلاب، تبدل، تجدد اور تحقیق کی طرح ڈالی تھی اس کی پیروی کرنے والوں کی تعداد بہت کم ہے۔

حضرت ينخ آدم بنوژي (ف ١٠٥٣ه مل ١٠٢٣ء) كي صخيم سوائح نتائج الحريين چونك حرمین الشریفین میں لکھی گئی ہے اس لئے بیورب کے محدثانہ ماحول کی عکای کرتی ہے،اس کے ذی علم مولف سینج محمد امین بدخش نے صحت روایت کا خاص اہتمام کیا ہے، جس کی مثالیں یاک وہند کے تذکروں میں ملنامحال ہیں۔

بارہویں صدی ہجری (اٹھارہویں صدی عیسوی) تک تذکرہ نویسی کے فن نے پاکتان وہند میں ترقی کے مدارج نہایت ست رفتاری ہے طے بئے ان کے پیش نظراگر مقامات معصومی کا تجزیه کیا جائے تو اس کی حیثیت نمایاں نظر آنے لگتی ہے۔

مولف نے پہلے تو روایت نقل کرتے ہوئے راوی کی حیثیت بتانی ہے یعنی بیدواضح کیا ہے کہ اس خانوادے کے ساتھ اس راوی کا کیا تعلق ہے، پھرانے فل کیا ہے، اگر مولف کو آیک ہی روایت قدر ہے مختلف طور پر ملی ہے اور وہ ان میں سے کسی ایک کور جے نہیں دے سکے تو بغیر نفتر و تبصرہ کے دونوں روایتی بیان کردی ہیں۔

اگرہم صاحب سوائح کے معاصر حصرت شیخ آدم بنوڑی کی فاری سوائح نتائج الحرمین

<sup>(</sup>١) الفأواد (١) الضا ١١٠،١٦٠، ٢١٠، ١١٠ م١٥٠

<sup>(</sup>٣) رك بمقدمه بذا حيات حضرت خواجه كے ماخذ"

جوعرب کے علمی اور محدثانہ ماحول میں لکھی گئی تھی (۳) مقامات معصوی سے فنی اعتبار سے تقابل کریں تو ہمیں کتاب حاضر کسی صورت میں بھی اس سے کم در ہے کی تالیف نظر نہیں آتی۔

اتباع مؤلفين متقدمين

مولف نے حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی قدس سرہ کے احوال پر لکھی جانے والی دو معاصر کتابوں یعنی زبدۃ المقامات اور حضرات القدس (۱) کا اتباع کیا ہے یہاں تک کہ ابواب وفصول میں مندر جات کی تعداد بھی ان موفین کے مطابق دی ہے، ایک مقام پر مولف نے خودکوان کتابوں کے مولفین کا'' الوش خور'' بتایا ہے:

جناب حقائق آگای مکری خواجه محمد باشم تشمی قدس سره در مقامات حضرت مجددالف ثانی کداز تالیف آل خواجه کالی شان است مسمی به زبدة المقامات به تفصیل نوشته اند و نیز ملا بدرالدین سر مهندی که مقامات حضرت مجددالف ثانی نوشته به حضرات القدس نامیده اند ...... ما الوش خوران خود را از تکرار کلام مستغنی گردانیده اند ...... (۲)

حضرت خواجہ کی کرامات کے باب میں کرامات کی تعداد کے سلسلے میں بھی صاحب زبدۃ المقامات کے اتباع کا ان الفاظ میں ذکر کیا ہے:

..... آنکه مرمبارک حضرت ایثال مفتاد و دواست وی وشش نصف آل می شود پس حساب نصف عمرازی جابه شناس و درین جا تشابه به خواجهٔ عالی شان معدن الفضل و العرفان محمد باشم کشمی قدس سره جسته ام که آنجناب در زبد قالمقامات کرامات حضرت مجدد الف ثانی را رضی الله تعالی عنه این رعایت ملحوظ فرموده و به موافق نصف سنین عمر مقدس که تمام عمر ثلث و شین بوده ی و یک آورده اند.....(۱۳)

<sup>(</sup>۱) رک بمقدمه بنرا"حیات حضرت خواجه کے ماخذ"

<sup>(</sup>۲) كتاب طاخرا ۲ (۳) الضاّ ۲۲۳

مولف چونکہ خانوادہ مجددیہ کے اہم ترین افراداور مولفین میں سے تھے اس لئے ان کے پاس متند ذرائع سے ایسی روایات بھی تھیں جن سے حضرت مجددالف ٹانی کی دونوں معاصر سوائح عمریاں زبدۃ المقامات اور حضرات القدس خالی تھیں مولف نے ایسی روایات کا اندراج کرتے ہوئے ان پر تعجب کا اظہار بھی کیا ہے کہ ان مولفین کو اتنی اہم روایات کے اندراج میں کیوں کر سہو ہوا ہے (۱)۔

ای طرح مولف نے ملا بدرالدین سر ہندی کے بیان پرتامل کرتے ہوئے لکھا ہے:
ملا بدرالدین سر ہندی درمقد مات حضرات القدس در بیان احوال حضرت ایشاں
رضی الله تعالیٰ عنه برنگاشته اند که کارخانهٔ حال برقال غالب گشت ، فقیر دوراز کار را
محل تامل است چه قال آنحضرت ، ممکی مبین حال است وحال ایشاں مقوی قال
حال از قال جدا نیست و قال از حال علیحدہ نہ ، حال کہ بریں قال آوردہ است
کہ ایں ہمہ حال رابیان کر دہ صدق قال موجب صدق حال است و کیفیت حال
مستلزم بر کیفیت قال (۲)

بہرحال مولف نے تذکرہ نویسی کے فن میں متقد مین کی تقلید کا اعتراف جا بجا کیا ہے،
انہوں نے جب مخدومزادہ شاہ فی الحال کی کتاب مواہب القیوم دیکھی تو آئیس اس میں
حضرت خواجہ کے فرزندان گرامی کا تذکرہ نظرنہ آیا تو انہوں نے مولف کی اس روش کو
حضرت مجدد الف ٹانی کے مقامات مرتب کرنے والے مولفین کی '' سنت'' کے خلاف قرار
دیا (۳)۔

قصبات میں ہے ایک قصبہ ہے لیکن انہوں نے اس علاقائی نسبت کے سلسلے میں بھی مرتبین مکتوبات معصومیہ کے اتباع میں انہیں جالندھری ہی لکھا ہے بلکہ مولف نے اپنا موقف بتایا ہے کہ تابعین کے لئے ان کی اقتداء لازم ہے۔

باسم آن قصبه جامعان مکتوبات شریفه تحریر فرموده باشند تابعان را اقتداء آن صاحبان التزام ضروراست (۱)

مولف کے تسامحات

جیسا کہ ہم نے مولف کے اس بیان کوئی مرتبہ نقل کیا ہے کہ وہ یہ کتاب سفر کے دوران تالیف کررہے ہیں اس لئے ان کے پاس مآخذ و مراجع تک رسائی مشکل ہے، ان حالات میں مولف نے قارئین سے التماس کی ہے کہ اگر انہیں کہیں تفاوت نظر آئے خصوصاً اقتباسات میں تو وہ انہیں درست کرلیں:

اگردرحرفی تفاوت بے نظرمتبعی درآید باید که اصلاح قلم جنبانی فر مایند.....(۲)
مولف کے ای حق وصدافت پر مبنی قول کے مطابق کتاب حاضر کے تعلیقات میں جہال کہیں روایات کے تقابل کے دوران ہمیں'' تفاوت'' کاعلم ہوا ہم نے اس کی نشاند ہی کردی ہے(۳)۔

مولف نے احادیث حافظہ کی بناء پرنقل کی ہیں جہاں کہیں اختلاف نظر آیا ہم نے تعلیقات میں انتقال کے بعد تصحیح کر دی ہے، اس طرح اشعار کا معاملہ ہے بہت سے شعروں کی تخ تبج نہیں ہوسکی تا ہم جن اشعار کاحتی طور پرعلم ہوگیا ہم نے ان کی تخ تبج فی ہوگیا ہم نے ان کی تخ تبج فی ہے (۴)۔

يمى معامله مختلف بزرگوں كے مادہ ہاى تاريخ وصال كا ہے، اس سلسلے ميں مولف سے

<sup>(</sup>۱) الينا (۲) الينا (۱)

<sup>(</sup>٣) الصنا٠٢٠/ ١٥٠١/ ٢٥٠١ / ٢١٠١١/ ٢٥٠، ٢٢/ ٢١٥٠١ / ٢٠٤٠ (وغيره)

<sup>10/19.11/17/17/17/17/10/12/12/10/</sup> 

جہاں کہیں مہوہوئے تھے ہم نے تعلیقات میں ان کی نشاند ہی کرنے کی سعی کی ہے۔ مقامات معصومی کے ماخذ

جہال مولف نے بہت ی ثقدروایات کے ذریعہ مقامات معصومی کومتند بنایا ہے(۱) وہاں انہوں نے بعض اہم کتابوں کے اقتباسات اور حوالے بھی دیے ہیں ان کت کا مخضرتعارف حروف جمی کے اعتبارے کروایا جارہا ہے۔

۱- اشعار حضرت وحدت سر مندى

شخ عبدالا حدوحدت بن خواجه محرسعید بن حضرت مجددالف ثانی کے اشعار مولف نے کئی مقامات پرنقل کئے ہیں خصوصاً مشاکخ کے منا قب وسنین وفات کے سلطے میں، تالیف کے دوران مولف کے پیش نظر حضرت وحدت کا کوئی شعری مجموعہ نہیں تھا آئہیں جواشعاریاد سے قالم برداشتہ لکھ دیے ہیں (۲) اس لئے اشعار کی ترتیب اور لفظی تفاوت بھی واقع ہوئے ہیں، ہم نے حضرت وحدت کے ایک شعری مجموعہ چہار چمن وحدت سے مراجعت کے بعد ہیں، ہم نے حضرت وحدت کے ایک شعری مجموعہ چہار چمن وحدت سے مراجعت کے بعد ان اختلافات کی تعلیقات میں نشاند ہی گئے ہے۔

۲- بیاض وحدت

یہ حضرت وحدت سر ہندی کی بیاض ہے، جس میں انہوں نے اپنا احوال و بشارات کا اندراج کیا ہے (۳) حضرت وحدت نے خود بھی اپنے ایک مکتوب میں اس بیاض کا ذکر کیا ہے ای طرح ان کے ایک ذی علم خلیفہ شنخ محمد مراد ننگ شمیری نے بھی اس بیاض سے قتل و اقتباس کی سعادت حاصل کی ہے (۴)۔

سر- بياض شيخ محمد فضل الله

یہ مولف کے والد بزرگوار شیخ محمد فضل الله کی بیاض ہے جس میں نہ صرف انہوں نے اپنے مکا شفات اور اپنے بارے میں بزرگوں کی بشارات تحریر کی ہیں بلکہ جہاں کہیں انہیں

<sup>(</sup>١) رك مقدمه بذا" راويان مقامات معصوى"

<sup>(</sup>٢) كتاب عاضر ١٦، ١٢، ١٥٥، ١٥٥ (٣) الينأاام تعليقات

<sup>(4)</sup> بیاض وحدت کی تفصیل کے لئے دیکھتے تعلیقات کتاب حاضر ۱۱ م/۱۹/۳۱-۲۳

سلسلۂ نقشبندیہ کے بزرگوں سے ملاقات کا موقع ملتا وہیں ان سے ان کے معارف و
مکاشفات خودان حضرات کے قلم سے لکھوالیتے تھے اس اعتبار سے یہ بیاض سلسلۂ مجددیہ
کے اہم ترین ماخذ میں شار ہونے کے قابل ہے، مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ مفتی
محمد باقر لا ہوری کے مکاشفات اس بیاض سے نقل کئے ہیں (۱) مولف نے اپنے والد کے
احوال کے ضمن میں اس بیاض کے طویل اقتباسات بھی دیے ہیں (۲) بیاض وحدت کی
طرح اس کے بھی کی نسخے کا ہمیں علم نہیں ہے۔

٧- حنات الحرمين

یہ حضرت خواجہ کے ان ملفوظات و مکاشفات کا مجموعہ ہے جوآپ کے صاحبز ادہ مروج الشریعت محمد عبیداللہ نے آپ کے سفر حرمین الشریفین کے دوران مرتب کیا تھا (۳) مولف نے اس کتاب کے طویل اقتباسات کتاب حاضر میں دیے ہیں (۴)۔

٥- حضرات القدى

بہ ملا بدر الدین سر ہندی کی تالیف اور حضرت مجدد الف ٹانی کی معاصر سوائے ہے مولف نے اس سے نہ صرف بکثرت استفادہ کیا ہے بلکہ اس کتاب کی تالیف کیلئے اسے نمونے کے طور پر پیش نظر رکھا ہے (۵)۔

٢- خزينة المعارف

یہ حضرت مروج الشریعت کے مکتوبات کا مجموعہ ہے(۱) مولف نے حضرت مروج الشریعت کے احوال کے سلسلے میں اس میں سے چندمعارف نقل کئے ہیں (۷)۔ ۷- رباعیات شیخ ابوسعید ابوالخیر

<sup>(</sup>۱) كتاب ماضر ۵۳ - ۵۵ (۲) اينآا ۲ - ۲۸ (۱)

<sup>(</sup>٣) رك بمقدمه بذا" تاليفات حضرت خواجه"

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ١١٦-١٢٤، ١٣ حنات الحرمين كافارى متن هارى تحقيق كے ساتھ طبع ہو چكا ہے)

<sup>(</sup>۵) رک مقدمه بذا" حیات حضرت خواجه کے ماخذ" و" ابتاع موفین متقد مین"

<sup>(</sup>٢) تغميل كے لئے ديكھئے حيات حضرت خواج كے ماخذ " (مقدمه بذا)

<sup>(2)</sup> كتاب حاضر ١١٦،٣١٣

ر باعیات کا یہ مجموعہ متعدد مرتبہ طبع ہو چکا ہے مولف نے بعض رباعیات اس میں ہے نقل کی ہیں(1)۔

٨- رسالهرد مخالفين حضرت مجدد الف ثاني

یہ رسالہ مولف کے عم محترم شیخ عبداللطیف(۲) کی تالیف ہے(۳)۔مولف نے وضاحت کی ہے کہ اگر چہ میہ رسالہ میری نظر سے نہیں گزراتا ہم بزرگوں سے اس کے اوصاف تواتر سے میں (۴)۔

٩- رسالهردمنكران حضرت مجدد الف ثاني

ال رسالے كانام حل المغلقات فى الردعلى اہل الضلالات ہے،خواجە محمد اشرف بن حضرت خواجه محمد اشرف بن حضرت خواجه محمد معصوم قدس سرہماكى تاليف(۵) مقامات معصومى كے مولف نے اس رسالے كے بارے ميں بزرگان عصركى آراء جمع كردى ہيں (۲)۔

١٠- زبدة المقامات

یہ حضرت مجدد الف ٹانی کی معاصر سوائے اور خواجہ محمد ہاشم تھمی کی تالیف ہے، مولف مقامات معصومی نے نہ صرف اس سے استفادہ کیا ہے بلکہ کتاب حاضر کی تالیف میں اس کی تقلید کی ہے (ے)۔

اا- شجرهُ نقشبندیه

یہ منظوم شجرہ ملاحسن علی بیثاوری (۸) کی تصنیف ہے اور ہمارے مولف کے پیش نظرتھا مولف نے اس کامقطع بھی نقل کیا ہے (۹) اس کے کسی نسخے کا ہمیں علم نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ایضاً ۲۸۱ (۲) شیخ عبداللطیف کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضرا - ۲۳-۲۰۰

<sup>(</sup>٣) رساله کی تفصیل کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب ہذا ۱۳-۱۲/۳۰ ۱۳-۱۳ (۴) کتاب حاضر ۴۰۳

<sup>(</sup>۵) رک بتعلیقات کتاب طاضر ۲۱-۱۲/۳۲۸ (۱)

<sup>(4)</sup> رك مقدمه مذا" حيات حضرت خواجه كے مآخذ" و" اتباع موفين متقد مين"

<sup>(</sup>٨) ملاحس على پشاوري كے حالات كے لئے ملاحظه ہوكتاب حاضر ٥٨م

<sup>(</sup>٩) كتاب طاضر ٥٨ /١١-١٢

١٢- شجرهُ نقشبند بيه وقا در بيه

یہ منظوم شجرہ شیخ حسام الدین (۱) بن شیخ بایزید بن شیخ بدلیج الدین سہار نپوری کی تالیف ہے، مولف نے اس شجرے کا تذکرہ کیا ہے (۲) اس شجرے کے کسی نعجے کاعلم نہیں ہو سکا۔ ۱۳- فکریارسا

تصوف وعرفان کے موضوع پر بیدرسالہ شیخ محمد پارسا بن حضرت مروج الشریعت کی تصنیف ہے(۳)مولف نے اس رسالے کی بہت تعریف کی ہے(۴)معلوم ہوتا ہے کہ بیہ رسالہ مولف کے پیش نظرتھا۔

١٧- مرافض الروافض

یے شیخ حسام الدین (۵) بن شیخ بایزید بن شیخ بدیع الدین سہار نپوری کی تالیف ہے، یہ دراصل رسالہ رد روافض مولفہ حضرت مجدد الف ثانی قدس سرہ کی شرح ہے مولف مقامات معصومی کس سفر کے دوران سہار نپور سے گزرتے ہوئے اس کتاب کے مولف سے ملے تھے، انہوں نے اس کتاب کی بہت تعریف کی ہادرشیخ محمد اشرف بن حضرت خواجہ کی زبانی کلمات محسین بھی نقل کئے ہیں (۲)۔

۱۵- مقامات حضرات خمسه

یہ شخ محمد ہادی بن حضرت مروج الشریعت کی تصنیف ہے، مولف نے اس سے استفادے کا کئی بار ذکر کیا ہے(2)، یہ دراصل سلسلہ مجدد بید کے مشائخ کا نہایت مفصل تذکرہ ہے،اس کانام کواکب در بیہ ہے(۸)۔

١٦- مقامات حضرت ايثال

حضرت خواجه کے حالات پرمیاں شاہ فی الحال بن خواجہ محمد اشرف نے مولف مقامات

<sup>(</sup>۱) كتاب طاضر ۲۱ الضأ

<sup>(</sup>٣) فكريارسا كي تفصيل كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب بدا ٢٣/٣٢٣

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٣٢٥ (٥) حالات كے لئے ديكھئے كتاب حاضر ٢٩٥

<sup>(</sup>٢) كتاب حاضر ٢٦ (٤) اليفأ ٢٦،١٨٠،٨٦ وغيره

<sup>(</sup>٨) رك مقدمه بذا"حيات حضرت خواجه كے ماخذ"

معصوی سے پہلے بیر کتاب تالیف کی تھی مولف نے اس سے استفادہ کیا ہے(۱) بیر کتاب دراصل مواہب القیوم ہی ہے(۲)۔

ےا- مکتوبات معصومیہ

یہ حضرت خواجہ محم معصوم قدس سرہ کے مکتوبات کا مجموعہ ہے، مولف نے اس سے مکثر ت افتجاسات دیے ہیں اور حیات حضرت خواجہ کے سلسلے میں اسے بنیادی ماخذ کی حثیبت دی ہے (۳)۔

۱۸- مکتوبات سعید بیه

یہ حضرت خواجہ محد سعید بن حضرت مجد دالف ٹانی رحمتہ الله علیها کے مکتوبات کا مجموعہ ہے (۳)، مولف نے اس کا ذکر کیا ہے لیکن حضرت خواجہ محر سعید کے دہ مکا تیب جو حضرت خواجہ محمد معصوم کے نام ہیں اس مجموعہ میں شامل ہیں کہیں نقل نہیں کئے جس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ سفر میں تالیف کے دوران یہ مجموعہ ہمارے مولف کے پیش نظر نہیں ہوگا بلکہ انہوں نے ایک مکتوب کے سلسلے میں جس طرح قیاس آ رائی کی ہے اس سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ مجموعہ مولف کے سامنے ہیں تھا (۵)۔

١٩- مكتوبات سيفيه

یہ حضرت خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے، مولف نے کئی مقامات پراس مجموعہ سے استفاد سے کا ذکر کیا ہے(۲)۔

مقامات معصوى بحثيت مآخذ

\* مقامات معصوی ہے مولف کے معاصر اور متاخر تذکرہ نویسوں نے استفادہ کیا ہے اور ان موفین نے اس کتاب کی روایات پر کامل اعتماد کا اظہار کیا ہے۔

<sup>(</sup>١) الصنا٢٣٣، مقدمه بذا" حيات حضرت خواجه كے مافذ"

<sup>(</sup>٢) ايضا ٢٦٢ (٣) رك مقدمه بذا" حيات حفزت خواجه كے مآخذ"

<sup>(</sup>م) اليناً (۵) كتاب طافر ۲۲۷

<sup>(</sup>١) الضأ٢٠١٠٤٣ مقدمه بذا" حيات حفرت خواجه كي مآخذ"

ان تذكروں ميں روضة القيوميه، اوج مورد اسرار نقشبند، عمدة المقامات، تخفة المرشد، مديرَ احمديد، انساب الانجاب اور مقامات خير كاذكر كياجار مائے۔

سب سے قدیم تذکرہ جس کے مولف نے مقامات معصوی سے استفادہ کیا ہے وہ کمال الدین محمد احسان مولف روضة القومیہ ہیں، اس تذکرے کی تالیف کا آغاز مقامات معصوی کی تحمیل (۱۳۳۱ھ) کے صرف ہیں برس بعد ۱۱۵۴ھ/۱۴۵ء کو ہوا(۱) مقامات معصوی کی تحمیل (۱۳۳۷ھ) کے صرف ہیں برس بعد ۱۱۵۳ھ/۱۴۵ء کو ہوا(۱) روضة القومیہ کی دوسری جلد حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے حالات کے لئے مخصوص ہے، جس میں مولف کا سب سے براسر چشمہ مقامات معصومی ہی ہے، مولف نے اپنے آخذ کی فہرست میں بھی اس کتاب کا اندراج کیا ہے (۲) اور کئی مقامات پر بغیر حوالے کے ہی اس کتاب کا نظبہ ہے، البتہ مولف روضة القیومیہ پر مبالغ کا غلبہ ہے، اس کتاب سے روایات بھی نقل کی ہیں، البتہ مولف روضة القیومیہ پر مبالغ کا غلبہ ہے، انہوں نے بہت می ایک روایات بھی نقل کی ہیں جو مقامات معصومی میں نہیں ہیں ہم نے انہوں نے بہت می ایک روایات بھی نقل کی ہیں جو مقامات معصومی میں نہیں ہیں ہم نے کتاب حاضر کے تعلیقات میں بعض الی روایات کی نشاندہی کردی ہے۔

ال سلسلے کی دوسری اہم کتاب اوج موردا سرار نقشبند (۳) (۱۲۲۸ھ/۱۸۱۳ء) ہے اس کے مولف شیخ نظام الدین شکار پوری مجددی نے حضرت مجدد الف ٹانی کے نسب کے سلسلے میں معدن الجواہر کے اقتباسات بھی دیے ہیں (۴)۔

اس سلیلے کی تیسری کتاب عمدة المقامات (۵) (بسال ۱۲۳۳ه مرامی) ہے جس کے مولف شیخ محمد ضاری کتاب عمد دی نے نہ صرف مقامات معصومی سے کماحقہ استفادہ کیا ہے جگر مولف کی دوسری اہم کتاب معدن الجواہر کے بھی بکثر شاقتہا سات دیے ہیں،

<sup>(</sup>١) رك مقدمه بذا"حيات حفزت خواجه كے ماخذ"

<sup>(</sup>۲) روضہ ا/۷ (یہاں مولف کوالتباس ہواہے انہوں نے ای صفحہ پر مقامات معصوی اور تاریخ صفر احمد کے نام تحریر کئے ہیں حالانکہ بیان کے نزد کی ایک ہی کتاب ہے۔ (ایضاً ۱۸/۳)

<sup>(</sup>٣) رك مقدمه بذا" حيات حضرت خواجه كے مآخذ"

<sup>(</sup>۴) اوج مورداسرارنقشبند،ورق۱۱۰-۱۲

<sup>(</sup>۵) رك مقدمه بذا حيات حفرت خواجه كے ماخذ

کئی مقامات پرتو مقامات معصومی کے حوالے کے بغیر بی اس کی عبارات نقل کر دی ہیں۔ اس طرح مولانا احمد ابوالخیر کمی نے ہدیئہ احمد بید(۱) (۱۳۱۲ھ) ، شیخ محمد حسین نے روضة الاولیاء (۲) (۱۲۳۳ھ) اور تحفة المرشد کے حواثی (۳) میں مقامات معصومی سے استفادہ کیا ہے۔

ہمارے معاصر بزرگ مولانا ابوالحن زید فاروقی مرحوم نے مقامات خیر اور اپنی دیگر تالیفات میں مقامات معصومی کواس سلسلے کامعتبر ترین ماخذ قرار دیا ہے ان کے پیش نظر متن حاضر کاوہ نسخہ ہے جسے ہم نے اس کارتحقیق میں بنیاد بنایا ہے (۴)۔

راويان مقامات معصومي

مولف نے اس کتاب میں نہ صرف روایات کوخوب تحقیق کے بعد نقل کیا ہے بلکہ جابجا راویوں کی حیثیت بھی واضح کر دی ہے ، مولف نے وضاحت کی ہے کہ اس سلسلے کے جتنے اسرار ان تک پہنچے ہیں یہ ان حضرات کی امانت ہیں ان میں سے کی کا اظہار بھی ان کی اجازت بغیر نہیں کیا گیا کیوں کہ بلا اجازت ایسا کرنا ان کے نزدیک خیانت ہے (۵) مولف کا یہ بھی موقف ہے کہ اگر کسی شخصیت کے بارے میں روایت محقق نہ ہوتو ایسے مقام پر اظہار سے زیادہ سکوت مناسب ہے (۲) راویوں کی اس فہرست میں خانوادہ مجددیہ کے تقدو ذی علم بزرگ بھی شامل ہیں اور حضرت خواجہ محموم رحمتہ اللہ علیہ کے خلفاء اور بعض معتقد امراء دولت بھی اس سعادت میں شریک ہیں ان حضرات کے مختصر حالات ملاحظہ کریں:

ا- شيخ ابوالاعلى

\* شیخ ابوالاعلیٰ (۷) (۱۰۶۳-۸-۱۱ه) بن جمة الله محمد نقشبند ثانی حضرت خواجه کے

<sup>(</sup>۱) بديئ احمديد ۱۲،۳ مريز الاولياء ۱۲۳

<sup>(</sup>٣) تحفة المرشد تاليف نظام الدين بلخي حاشيه ٣ وغيره (٣) مقامات خير ١٥٧،٢٣

<sup>(</sup>۵) كتاب ماضر۲۰ (۲) الينأا۲۳

<sup>(</sup>۷) شیخ ابوالاعلیٰ کے حالات کے لئے دیکھیے کتاب حاضر ۳۰۵–۳۰۷، وسیلۃ القبول ا /۸/ ۱۲، ۱۳/۵۳، ۲۳/۵۳، ۲۵/۹۳، ۲۵/۹۳، ۲۵/۹۳، ۲۵/۵۲، ۳۳/۵۱، ۲۵/۹۳، ۲۵/۱۰۰، تخفۃ الفقراء ۲۱/۳، ۳۵/۵۱، ۲۵/۵۲، ۲۵/۵۲، تخفۃ الفقراء ۳۰، حینات المقر بین ۱۱۰، روضۃ القیومیہ ۳/۵۲، ۱۳۵/۱۳۵

پوتے تھے گویا ان کی ولا دت حضرت خواجہ کے جین حیات ہوئی اس اعتبار سے ان کی روایات نہایت مشند ہیں لیکن انطباق کے نقاضے سے مولف نے ایک جگہ لکھا ہے کہ یہ روایات نہایت مشند ہیں لیکن انطباق کے نقاضے سے مولف نے ایک جگہ لکھا ہے کہ یہ روایت شنخ ابوالاعلیٰ کے علاوہ دیگراعزہ سے بھی اس طرح سنی ہے(۱) ان کے والدگرامی کا قول ہے کہ شنخ ابوالاعلیٰ ولی مادرزاد تھے(۲)۔

٢- يشخ ابوحنيف

شیخ ابوصنیف(۳) (ف۱۳۱ه/۱۷۰۰) بن حضرت وحدت سر مهندی مولف کے عزیز دوستوں میں سے تتھے انہوں نے کئی اہم روایات ان کی زبانی درج کی ہیں (۴)۔ س- شیخ ابوالقاسم

شخ ابوالقاسم (ف ۱۰۸۲ه/ ۱۹۲۱ء) بن شخ محرصبغت الله، حضرت خواجه کے پوتے تھے آپ انہیں اپنے مرکا تیب ان کی طرح سمجھتے تھے ،حضرت خواجہ کے پانچ مرکا تیب ان کے ما تیب ان کے مام ہیں (۵) اس اعتبار سے ان کی روایات نہایت درجہ ثقہ بیانات ہیں جنہیں ہمارے مولف نے اپنی کتاب میں جگہ دی ہے (۲)۔

۳- ابونصر سلطانپوری

ان کے حالات ہمیں نہیں مل سکے مولف نے ان کا ذکر بڑے احترام سے کیا ہے: فضیلت پناہی شنخ ابونصر سلطانپوری کہ تا جرصالح است وازمخلصان ایں حضرات عالی درجات .....(2)

شيخ ابونصر سلطانپوري حضرت شيخ صبغت الله کےخلیفہ تھے(۸)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب حاضر ۳۳۳-۳۳۳ (۲) وسيلة القول ۱۰۰/۵۷/۲)

<sup>(</sup>٣) شیخ ابوصنیف کے حالات کے لئے ملاحظہ وتعلیقات کتاب حاضر ۱۵ ۲۳-۲۳

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ١١٥،١١٣

<sup>(</sup>۵) شیخ ابوالقاسم کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب ہذا ۱۸/۲۸۳–۱۰۳/۲۸۵،۲۱

<sup>(</sup>١) الينا٢٨٦ (١) الينا٤٥٦ (٨) تعليقات كتاب عاضر٢١/٢٨٩

#### ۵- ارشدخان

ارشدخان (۱۱۱۲ه/۱۰۵۱ء) مرتول کابل پرتعینات رہا(۱) مولف نے اس ہے اہم روایات کی ساعت کا تذکرہ کیا ہے(۲)۔ جس سے خانوادہ مجددیہ کے ساتھ اس کے خصوصی مراسم کا اندازہ ہوتا ہے۔

#### ٢- ام المريدين

ام المریدین سے مراد حضرت خواجہ کی زوجہ محترمہ ہیں جومولف کتاب حاضر کی نانی تھیں مولف نے کاب حاضر کی نانی تھیں مولف نے گئی بار بالواسطہ اور بلاواسطہ ان سے روایت کی ہے (۳)۔

#### ۷- امة الله

مولف نے انہیں'' مریم مکانی'' حضرت خالہ کبیرہ (۴) اور'' جناب خالہ کبریٰ (۵)''
کصا ہے جس سے مراد حضرت خواجہ کی بڑی صاحبز ادی امنہ اللہ ہیں۔ انہیں حقائق ثلاثہ کی
خوشخبری دی گئی تھی (۲)۔

#### ٨- اميرخان عمدة الملك

امیرخان عمدۃ الملک (ف110 ھے/194ء) ناظم کابل (2) کے کل میں مولف کی اس سے ملاقات ہوئی ،اس صحبت کا مولف نے نہ صرف ذکر کیا ہے بلکہ اس کے پریشان کن حالات کا بھی تذکرہ کیا ہے (۸)۔

### ٩- شيخ ابل الله

. شخ اہل الله (ف ۱۳۳ م/ ۲۷۰) بن حضرت شخ صبغت الله، حضرت خواجه کے

<sup>(</sup>۱) ارشدخان كے حالات كے لئے ديكھے تعليقات كتاب حاضر ٢٠/٣٠٢

<sup>(</sup>r) كتاب طاخر ۲۰۲۰۲۲ (۲۳ مام ۱۲/۵۱۰،۲۰/۳۰۲۰ (۲)

<sup>(</sup>٣) الصناع٥٠ (طالات كے لئے ملاحظہ ومقدمہ بذا" احوال اجدادمولف")

<sup>(</sup>١١/٢٣ /١١/١١/١١ ١١/٢٣٤ (١١) روضة القوميه ١١/٢٣٢

<sup>(2)</sup> اميرخان كے حالات كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب حاضر ٢٢-١٦/٣٢٩

<sup>(</sup>٨) كتاب طاخر٢٩٣

پوتے تھے، شمس خان افغان کے ساتھ سکھوں کے خلاف جہاد کیا(۱) شیخ اہل اللہ نے مقامات معصومی کا مسودہ دکھے کراس کی بڑی تعریف کی اس وقت مولف اس کا وسطی حصہ لکھ رہے تھے:

روزی پیش فقیرقبل از وصال خود .....تعریف کتاب مفتاح اہل السعادات بسیار بعبارت شاکت الله تعالیٰ به عبارت شاکت فرمودند و بایس تقریب در مناقب حضرت ایشاں رضی الله تعالیٰ عندزبان راکشودند .....(۲)

١٠- بديع الزمان خان

اس لقب کے کئی امراء ہوئے ہیں۔عہداورنگزیب کے آیک امیر بدلیع الز مان مخاطب بدرشید خان کا تذکرہ تاریخ محمدی میں ہے:

در دیوانی خالصه و دیوانی شاه عالم در اکبرآباد فوت شد (۳) (۱۰۵/ه/ ۱۲۹۵ء) مولف نے بدیع الزمان سے روایت کرتے ہوئے ان القاب سے یاد کیا ہے:

خان صبح اللسان كثير البيان رائخ الاعتقاد بديع الزمان خان ..... (٣)

اا- شخ بيرمحد

مولف نے خواجہ محدز بیر بن شیخ ابوالعلیٰ بن حضرت ججۃ اللہ کے کمالات کے سلسلے میں ایک روایت شیخ پیرمحمد سے نقل کی ہے غالب گمان ہے کہ یہاں حضرت خواجہ کے معروف خلیفہ شیخ پیرمحمد دہلوی (۵) مراد ہیں ،خواجہ محمدز بیر کے دادا حضرت ججۃ اللہ کا ایک مکتوب شیخ پیرمحمد دہلوی (۵) مراد ہیں ،خواجہ محمدز بیر کے دادا حضرت ججۃ اللہ کا ایک مکتوب شیخ پیرمحمد کیام ہے (۱)۔

Mughal Nobility under Aurangzeb. p. 257.

<sup>(</sup>۱) كتاب طاخر ۲۸۹-۲۸۸ (۲) الضأ ۲۸۹

<sup>(</sup>٣) تاريخ محرى، نيز مختلف مراجع كے لئے و كھتے:

<sup>(</sup>۳) كتاب طاضر ۲۱۸

<sup>(</sup>۵) شیخ بیر محمد دہلوی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۸۴ سوتعلیقات متعلقہ

<sup>(</sup>١) الفيام ١٩/٣٨

١٢- صوفي جان محمر

ان کاتعلق کابل سے تھا اور حضرت خواجہ سیف الدین کے مخصوص اصحاب میں ہے فے(۱)۔

١٣- حضرت جمة الله محمر نقشبند ثاني

حضرت ججۃ الله حضرت خواجہ کے فرزند نامدار تھے(۲) مولف نے ان کی زبانی بلاواسطہ بہت می روایات کتاب میں نقل کی ہیں، انہوں نے لکھا ہے کہ کتاب حاضر میں زیادہ ترمیرے والدگرامی اور حضرت ججۃ الله کی روایات ہی شامل ہیں:

بعضی مزایای این صاحبین (والدمولف وحضرت جمة الله) زیاده تر در قیدقلم در آید.....(۳)

١٧- شيخ حسام الدين احمد

مولف کے برادر بزرگ تھے(س) جن سے مولف نے بعض روایات بیان کی ہیں، ایک روایت حضرت وحدت سر ہندی سے متعلق بھی ہے(۵)۔

١٥- شيخ حسام الدين سهار نيوري

شخ حسام الدین (۲) بن شخ بایزید بن شخ بدلیج الدین سهار نبوری مرادی بی مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ شخ بایزید کے حالات ان کی زبانی لکھے ہیں (۷) ۔ شخ حسام الدین کی دوتا لیفات مرافض الروافض اور شجر و نقشبند بیدوقا دربیکا مولف نے ذکر کیا ہے (۸)۔

<sup>(</sup>۱) کتاب عاضر ۲/۳۸/۱

<sup>(</sup>٢) حفرت ججة الله كے حالات كے لئے ديكھتے كتاب بدا ١٩١١-١١٣

<sup>(</sup>٣) حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۹۱-۹۲ مقدمہ کندا'' خانوادہ مولف''

<sup>(</sup>۵) کتاب حاضر ۲۰۸ (۲) حالات کے لئے دیکھئے کتاب حاضر ۲۹۵–۲۲۳

<sup>(2)</sup> كتاب عاضر ٢١١ (٨) رك مقدمه بذا" مقامات معصوى كے مآخذ"

١١- شاه حسين عشاق اورنگ آبادي

حضرت خواجہ محم معصوم کے بلا واسطہ خلیفہ تھے،مولف نے ان سے روایت اور ملا قات کا تذکرہ کیا ہے(۱)۔

21-حضرات ثلاثه

حضرات ثلاثہ ہے مراد کتاب حاضر کے تین راوی لیعنی مولف کے والد، والدہ اور حضرت شیخ محرصبغت الله ہیں:

غالب حصول روایت ازیں حضرات ثلاثه ایں است که .....(۲) \_

۱۸-خال کبیر

یہاں خال کبیر سے مولف کے ماموں بزرگ حضرت شیخ صبغت الله بن حضرت خواجہ محم معصوم قدس سر ہمامراد ہیں (۳)۔

١٥- خالهُ مولف

'' یکی از خالات معظمات ایں اعجز المخلوقات روایت نمودہ .....(۴)'' اس جملے میں'' خالۂ' سے مولف کی والدۂ کی بہن یعنی حضرت خواجہ محمد معصوم رحمتہ الله علیہ کی صاحبز ادی مراد ہیں۔

۲۰-خدایرست خان

خداپرست خان نے مولف سے خود بیان کیاوہ حضرت خواجہ کی خدمت میں چودہ سال تک رہے(۵) گویاوہ اس سلسلے کی روایات کے اہم ترین افراد میں سے تھے مولف نے ان سے کئی اہم روایات بیان کی ہیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب طاخر ۲۸۵ (۲) ايفناوا/۱۹

<sup>(</sup>٣) ایسنا۱۵ اس کے کرمبغت الله کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۲۲۳ -۲۹۰)

<sup>(</sup>٣) الضاً ١٨٧

<sup>(</sup>۵) خدارست خان کے حالات کے لئے ملاحظہ وتعلیقات کتاب حاضر ۵۰۵/ ۲۰-۱۰

<sup>(</sup>۲) كتاب حاضر ۱۱،۲۰۵،۲۰۳،۲۰۵،۲۰۱۳ وغيره

۲۱- رائخ ،میرمحدز مان

حضرت خواجہ کے خلیفہ اور معروف شاعر تھے(۱) مولف کے ساتھ نشست و برخاست ، مجھی تھی (۲)۔

٢٢- يشخ روح الله

شیخ روح الله بن شیخ محمد اشرف بن حضرت خواجه ، مولف کے بہنوئی تھے (۳) مولف نے وضاحت کی ہبنوئی تھے (۳) مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے اس سلسلے کے اعمیان کی اس قدر روایات ان سے تی ہیں کہ اگر انہیں جمع کروں تو پوری کتاب بن جائے:

وغلبهٔ کشف اسرارواحوال کهاز آنجناب شنوده اگر به بیان آن پرواز دکتابی علیحده برای آن تصنیف نماید.....(۴)

۲۳-شاه سکندر

شاہ سکندرجن سے مولف نے روایت کی ہے کہ حالات معلوم نہیں ہو سکے البتہ وہ حضرت خواجہ سیف الدین کے مخصوص اصحاب میں سے کابل میں مقیم تنے (۵)۔ ۲۳-شرزہ خان

شرزہ خان قلعہ دار کابل خانوادہ مجدد ہیکا معتقد تھا (۲)۔مولف نے اس سے روایت کی ہے اور اپنے قیام کابل کے دور ان مولف اس سے ملے تھے (۷)۔ ۲۵۔شریف محمود

شریف محمود حضرت مجد دالف ٹانی کے بھائی کی اولا داور بی بی صالحہ بنت حضرت خواجہ محمد سعید کے شوہر منصل کے اپنے والدگرامی کے سفر جج سے متعلق ایک روایت محمد سعید کے شوہر منص (۸) مولف نے اپنے والدگرامی کے سفر جج سے متعلق ایک روایت

(۱) رائخ كے حالات كے لئے و كيم تعلقات كتاب حاضر ٥٠٠ /٥-٨، ١٣-١١١، ٢٣-٢١

(r) كتاب طاخر ٥٠٠

(٣) شيخ روح الله كے حالات كے لئے ملاحظه موتعليقات كتاب حاضر ١٨-١١،١٢/٣٣٢ ما ١٨-١٨

(۵) الضاً ۲۳۸

(٣) كتاب طاضر ٣٨٥،٣٣٢

(٢) شرزه خان كے حالات كے لئے و كيھئے تعليقات كتاب حاضر ١٥/٥١٠ (١) كتاب حاضر ١٢١

(٨) شريف محمود ك مختر حالات كے لئے ديكھتے تعليقات كتاب حاضر ١٠م/٨

ان ہے بیان کی ہے(ا)۔ ۲۷-حافظ عبد العزیز بیثاوری

ان کے حالات نہیں مل سکے قرائن سے معلوم ہوتا ہے کہ مولف کے والد اور شخ محرصدیق پشاوری کے مریدین میں سے تھے انہوں نے مولف کے والد کے وصال پر مادہ تاریخ وصال بھی تجویز کیا تھا (۲)۔مولف نے شخ محرصدیق پشاوری کے سلسلہ میں ایک روایت ان سے لی ہے (۳)۔

٢٧- يشخ عبداللطيف

حضرت مجددالف ٹانی کے نواسے اور مولف کے پچپاتھے(س)۔ مولف نے ان سے کئی اہم روایات نقل کی ہیں (۵)۔ نث

٢٨- يتنخ عز الدين احمد

مولف کے بڑے بھائی تھے۔ان کی ولا دت حضرت خواجہ کے حین حیات ہوئی (۲) مولف نے ان سے بھی چندروایات کا اتصال کیا ہے(۷)۔

٢٩- تنج على خان

شاہ جہان واورنگزیب کے عہد میں ممتاز عہدوں پر فائز رہا(۸) حضرات نقشبندیہ کے ساتھ عقیدت کی بناء پروہ ملاقات کے لئے ان کے ساتھ عقیدت کی بناء پروہ ملاقات کے لئے ان کے مسکن پرآیا اور اس وقت جو گفتگو ہوئی اسے روایت کے طور پرمولف نے قال کیا ہے (۹)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب طاخر ۱۵ م-2/۳۱۵ (۲) اينا ۱/۳۸۲ (۳) اينا ۳/۳۸۲ (۱)

<sup>(</sup>م) شیخ عبداللطیف کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ا • ۲۰-۲۰۰ م

<sup>(</sup>۵) كتاب ماضر ۱۸۷،۸۷۲

<sup>(</sup>٢) شيخ عز الدين احمر كے حالات كے لئے ملاحظه بوكتاب حاضر ٣٨١/٣٨٦

<sup>(</sup>٤) كتاب حاضر٢٠٩،٣١٢

<sup>(</sup>٨) عمني على خان كے مختر حالات كے لئے و كيھے تعليقات كتاب حاضر ٢١/٣٣٦ -٢٢

<sup>(</sup>٩) كتاب طاضر ٩١

۳۰-گوہرآ را بیگم

گو ہرآ راشاہ جہان بادشاہ کی بیٹی ، جنگ تخت نشینی میں اورنگزیب کی حامی اور حضرات مجددیہ سے خاص عقیدت رکھتی تھی۔ کا ااھ/ ۲۰ کاء میں انقال ہوا(۱) حضرت خواجہ محد معصوم اور شاہ جہان کے مابین اسلام پر مناظرے کی روایت اور اورنگزیب کو حضرت خواجہ کی طرف سے سلطنت کی تحریری بشارت ملنے کی روایت شنرادی گو ہرآ راکی بیان کردہ یہ دونوں روایات ہمارے مولف تک اپنی والدہ محتر مہ کی وساطت سے پہنچیں (۲)۔

"" حشخ محمد اسماعیل

شخ محراساعیل (۳) بن شخ محرصبغت الله بن حضرت خواجه محرمعصوم ، مولف کے عزیز ترین ساتھیوں میں سے تھے۔ کتاب حاضر کے محرک ہیں (۴) مولف نے ان سے بکثرت روایات بیان کی ہیں (۵) نیز مولف نے بیان کیا ہے کہ معدن الجواہر میں مندرج اکثر روایات کے بہی راوی ہیں (۲)۔

۳۲-خواجه محمرا شرف

حضرت خواجہ محمد اشرف (2) بن حضرت خواجہ محمد معصوم رحمتہ الله علیها ہے مولف نے بلا واسطہ کئی اہم روایات بیان کی ہیں (۸)۔

٣٣- شيخ محمد أعظم

شخ محمد اعظم (۹) بن خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محمد معصوم علم حدیث کے (۱) گوہر آرابیگم کے حالات اور حضرات مجددیہ کے ساتھ عقیدت کی تفصیل ای مقدمہ میں حضرات کے سلاطین وامر انہا ہے موالات کے سلاطین (۲) گاب حاضر ۲۰۷ (۲) کتاب حاضر ۲۰۵ (۳) شخ محمد اسامیل کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو کتاب حاضر ۲۸۵ –۲۸۸ (۳) کتاب حاضر ۲۸۵ (۳)

- ٥١٩،٣٨٨،٣٢٥،٢٨١،٩٨١،٢٨٣،٢٢،٣٢٠، ٢٢، ١٩٠، ١٩٠،١٩٠،١٩٠ (٥)
- (١) معدن الجوابر ٢٨ (١) خواج محمد اشرف كے حالات كيلئے ديكھے كتاب حاضر ٢٨٥-٣٣٣
  - (٨) كتاب بزا٢٢٠١١ ٣٢٢٢
- (۹) شیخ محراعظم کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ۱۰/۳۴۷، ۱۹-۲۱، ۲۲-۲۳، ۹-۸،۱/۳۴۸

ماہر بنیض الباری شرح بخاری کے مولف اور کتاب حاضر کے راوی تھے(۱)۔ سس-مفتی محمد باقر لا ہوری

مفتی محمہ باقر (۲) حضرت خواجہ کے خلیفہ اور اور نگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے متعین تھے۔سلسلۂ مجد دید کے معارف کے ماہر اور قرآن مجید کے مفسر تھے۔مولف کوان کی صحبت میسرتھی (۳)ان سے روایت بھی کی ہیں (۴)۔

۳۵-خواجه محمد پارساسر مندی

حضرت خواجہ محمد پارسا (۵) بن حضرت مروح الشریعت بن حضرت خواجہ محمد معصوم نہ صرف مقامات معصومی کے راویوں میں شامل ہیں بلکہ اس کتاب کی تالیف کے محرک بھی ہیں (۲)۔

۳۷-خواجه محمرز بیر د بلوی سر مندی

حضرت خواجہ محمد زبیر (۷) (ف ۱۱۵۲ه م ۱۵۴۰) بن شخ ابوالاعلیٰ بن حضرت ججة الله بن حضرت خواجہ محمد زبیر (۷) (ف ۱۱۵۲ه م ۱۵۴۰ می بن شخ ابوالاعلیٰ بن حضرت خواجہ محمد معصوم ، مولف مقامات معصومی کے معاصر اور خانوادہ مجد دبیہ کے اعیان میں سے تھے۔مولف کوان سے بڑی محبت تھی جس کا انہوں نے جا بجاذ کر کیا ہے اور ان کی زبانی اپنی بہت می روایات کومتند بنایا ہے (۸)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب بزالاس

<sup>(</sup>٢) مفتی محمر با قرلا ہوری کے حالات کیلئے دیکھئے کتاب حاضر ٥٦س-٥٥ سوتعلیقات

<sup>(</sup>٣) كتاب طاضر ٢٥٣ (٣) الينا ٢٥٣، ١٩٣٨

<sup>(</sup>۵) خواج محر پارسا کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۳۲۳-۳۲۳

<sup>(</sup>۲) اینا ۹-۸/۳۲۳ (۷) خواجهٔ مزبیرسر مندی کے طالت کے لئے ملاحظ فرمائے:

<sup>(</sup>i) قطب الدين محمد اشرف حسين: وبهب زبير (قلمي)

<sup>(</sup>ii) كمال الدين محمداحسان: روضة القيوميد فترچهارم (درحالات حضرت خواجه محمدز بير)

<sup>(</sup>٨) كتاب حاضر ٨٧، ٢٩٢، ٢٩٢، ٢٩٢ م٠٥٠ م. ١٠ كتاب

### ٢٧- خواجه محمرسيف الدين سر مندي

مولف حضرت خواجہ محمد سیف الدین (۱) بن حضرت خواجہ محمد معصوم سرہا کے وصال (۱۰۹۲ھ) کے وصال (۱۰۹۲ھ) کے وقت کمس یعنی صرف دس سال کے تصلیکن ان کی زبانی سنی ہوئی روایات کتاب کی تالیف تک انہیں حفظ تھیں:

فقیر درخرد درالیهااز خدمت خال اکرم شیخ سیف الحق والدین قد سناالله سجانه بسره المتین وصف آل عزیز (مولا نامحمه جان ورسکی) بسیار شنیده .....(۲) فقیر باوجود خرد سالی آل معرکه (وصال حضرت خواجه سیف الدین) را به وجه احسن درخاطر دارم وشهرتی که در جمال وقت بین الناس انتشاریا فته بود ذبهن شین است .....(۳)

### ٣٨- حافظ محمر صادق كا بلي

حضرت خواجہ کے خلیفہ تھے اور نگزیب نے جب آپ سے ایک خلیفہ کے لئے کہا تو آپ نے حافظ محمرصاد ق کو اہل لشکر کی تعلیم وتربیت کے لئے دارالخلافہ روانہ کیا (۴) یہ بھی کتاب حاضر کے راویوں میں شامل ہیں (۵)۔

### ٣٩- ينخ محرصبغة الله

'' عالی حضرت' شیخ محمد صبغة الله (۲) بن حضرت خواجه محمد معصوم رحمته الله علیها سلسلهٔ مجدد بد کے اعیان میں سے تھے، مولف کے شیخ اور خسر بھی تھے۔ مولف نے مقامات معصومی کے تین بنیادی راویوں میں انہیں شار کیا ہے حضرات ثلاثہ کی اصطلاح میں بہمی شامل میں انہیں شار کیا ہے حضرات ثلاثہ کی اصطلاح میں بہمی شامل میں (۷) مولف نے ان سے بکثر ت روایات بیان کی ہیں (۸)۔

<sup>(</sup>۱) حفرت خواجرسيف الدين كے حالات كے لئے ملاحظه موكتاب حاضر ٣٣٩-٣٣٩

<sup>(</sup>٢) كتاب طاخر ٩٩٩ (٣) اليناك٣٣

<sup>(</sup>م) حافظ محم صادق كے حالات كے لئے ملاحظ موكتاب بدا ١٥/٣٩٨ (تعليقات)

<sup>(</sup>۵) كتاب حاضر ۲۸۳ (۲) شيخ محرصبغت الله كے حالات كيلئے و يكھئے كتاب حاضر ۲۶۳-۲۹۰

<sup>(2) &</sup>quot;حضرات علاثة مقدمه بذا" راويان مقامات معصوى "نمبر ١٧

<sup>(</sup>٨) كتاب طاضر ١٩١١، ١٩٩١، ١٩٠٠ ، ١٩٩٠ ، ١٩٩٠ ، ١٨٠ ، ٢٩٣٠ ، ٢١٨ ، ٢٩٣٠ ، ٢١٨

٠٠- شيخ محرصد يق سر مندي

حضرت شیخ محرصدیق(۱) بن حضرت خواجه محرمعصوم، اس کتاب کے اہم راویوں میں سے بیں، مولف کے ساتھ گہرے مراسم تھے، کتاب حاضر میں بہت می روایات ان سے بیان کی گئی ہیں (۲)، لکھتے ہیں:

این نیاز مند بی پروبال را صحبت آنخضرت قدس سره بسیار دوست داده بیچ حرف ایثال رانفسانی نه یافته .....(۳)

ام-ميرمحمه طاہر

ان کے حالات دستیاب نہیں ہوسکے۔مولف نے وضاحت کی ہے کہ حضرت خواجہ کے مریدین میں سے متھے مولف نے ان کی زبانی حضرت خواجہ کے مریدین میں سے متھے مولف نے ان کی زبانی حضرت خواجہ کی ایک کرامت نقل کی ہے (۴)۔

٣٢-شخ محمرعابد

شیخ محمہ عابد حضرت خواجہ محمد سعید بن حضرت مجد دالف ٹانی کے نبیر سے تصان کے نام حضرت خواجہ محمد سعید کا ایک مکتوب ہے(۵) مولف نے ان سے ایک روایت بیان کی ہے(۲)۔

۳۷-خواجه محمرعز بيشاوري

خواجہ محمد عزیز ، حضرت خواجہ کے خلیفہ کا مدار خواجہ محمد ملی پٹاوری کے بیٹے تھے، مولف ان سے ملے انہوں نے خواجہ محمد ملی کے بارے میں ایک روایت بیان کی (2)۔

<sup>(</sup>۱) شیخ محمصدیق کے طالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۳۵۰–۳۵۷

<sup>(</sup>٢) كتاب طاضر ٩٥،١١١،٢٩٦،٢٨٣،٢٣٢،١١١،٧٩٦،٢١

<sup>(</sup>٣) اينا ٢٥٠ كتوبات سعيديه ٢٠١ (٥) كتوبات سعيديه ٢٠/١٦

<sup>(</sup>۲) کتاب طاخر ۱/۱۸۹ (۲) کتاب طاخر ۲۳۳

۲ ۲۰ میرمحم عیسی بر بانپوری

میرعیسی مخاطب بہ ہمت خان بن اسلام خان بدخشی عہداورنگزیب کے متاز امراء میں سے تھا۔ حضرت خواجہ کے دو مکا تیب اس کے نام ہیں (۱)۔ مولف نے اس سے ایک روایت بیان کی ہے (۲)۔

۵۷-میر محمر عنی بر بانپوری

حضرت مجددالف ٹانی کے خلیفہ وصاحب زبدۃ المقامات خواجہ مجمد ہاشم کشمی کے نبیر سے محص مولف نے لکھا ہے کہ میر محمر غنی حضرت شیخ محمد صبخت الله کے خلیفہ سے (۳) حضرت مروج الشریعت کا ایک مکتوب ان کے نام ہے (۳) میر محمد غنی، خواجہ محمد کاظم بن خواجہ محمد ہاشم میں کے بیٹے ہوں گے کیوں کہ مقامی روایت کے مطابق خواجہ محمد ہاشم کے ایک بی بیٹے سے ،ان کی بیٹی بھی ایک بی تھیں جوسترہ سال کی عمر میں لا ولد بی فوت ہوئیں (۵) اس لئے میر محمد غنی خواجہ مجمد ہاشم کے بچتے ہوئے مولف عمدۃ المقامات اور مقامات معصومی کا بیان غلط نبی پر مبنی ہے کہ وہ خواجہ ہاشم کے نواسے سے (۲) مولف مقامات معصومی نے ان کی بیان غلط نبی پر مبنی ہے کہ وہ خواجہ ہاشم کے نواسے سے (۲) مولف مقامات معصومی نے ان سے ایک روایت بیان کی ہے (۷)۔

٢٧- ينتخ محمد فاروق لا موري

شخ محمد فاروق لا ہوری (۸) حضرت خواجہ کے خلیفہ تھے ،مولف کی ان سے صحبت رہتی تھی:

این فقیر ہم چندی ازتصرفات وی دیدہ ..... و از حضرت ایثاں ہم نقل ہای

<sup>(</sup>۱) رك تعليقات كتاب حاضر ۱۱/۵۱ ايضاً ۲۸ س

<sup>(</sup>٣) عمدة المقامات بحواله معدن الجواهر ٣٨٧ (٣) خزينه ١١/١٧

<sup>(</sup>۵) اختر محمد خان:جواہر ہاشمیہ ۳۳-۳۵ (یہاں بیٹے کا نام خواجہ سید قاسم غالبًا مہو کتابت ہے۔ مکتوبات معصومیہ میں حضرت خواجہ محمد ہاشم کے وصال پر حضرت خواجہ کا تعزیت نامہ ملاحظہ ہوجس میں ان کا نام محمد کاظم درج ہے (۱/۲۳۳/۲۳)

<sup>(</sup>١) عده ١٥٥ (١) كتاب طاخر ١٧٨ (٨) ركب كتاب طاخر ١٩٩

نموده.....(۱) ۷۲ - شیخ محمد فضل الله

مولف کے والدگرامی اور حضرت مجد دالف ٹانی کے نواسے تھ (۲) مولف نے جا بجا وضاحت کی ہے کہ اس کتاب میں شامل اکثر روایات کے راوی میرے والد بزرگوار ہی ہیں بعض مقامات پر اپنی والدہ محتر مہ (دختر حضرت خواجہ محمد معصوم) اور والد دونوں کو ایک ہی روایت کی سند کے طور پر پیش کیا ہے ، بہر حال اس کتاب میں سب سے زیادہ روایات آئیں کی زبانی درج کی گئی ہیں (۳)۔

۲۸-مرزامحمرادكابلي

مولف نے ان ہے بھی روایت کی ہے اور بتایا ہے کہ بیرحضرت خواجہ کے'' یاران'' میں تھے(۴)۔

٩٧- محمعظم شاه عالم بهادر

شاہ عالم بہادر (۵) بن اورنگزیب بھی اس کتاب کے راویوں میں شامل ہے ایک صحبت میں مولف سے اس نے بیان کیا کہ آج سے ۲۵ سال قبل حضرت خواجہ نے مجھے سلطنت کی بثارت دی تھی (۲)۔

۵۰- شيخ محمد بادي

شيخ محمد بادي (2) بن حضرت مروج الشريعت بن حضرت خواجه محمد معصوم، سلسله

<sup>(</sup>۱) ایناً (۲) شیخ محمضل کے حالات کیلئے دیکھئے کتاب حاضر ۲۲ س-۰۰۰

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٢١٣

 <sup>(</sup>۵) بہادر شاہ کی حضرات مجدد یہ سے عقیدت کی تفصیلات ای مقد مے میں سلاطین و امراء کی عقیدت مندی کے تحت ملاحظہ کریں
 (۲) کت ملاحظہ کریں
 (۲) کتاب حاضر ۲۱۳ (۲) کتاب حاضر ۲۱۳

مجددیہ کے اعیان میں سے تھے۔مولف نے ان کی تصانیف سے بھی استفادہ کیا ہے(۱) اور ان سے براہ راست روایات بھی بیان کی ہیں (۲)۔

۵۱- نواب مرم خان

نواب مکرم خان کوحفرت خواجہ اور خانوادہ مجددیہ سے بردی عقیدت تھی (۳) مولف نے اس سے ملاقات کا ذکر کیا ہے اور اس سے اہم روایات بیان کی ہیں (۴)۔ ۵۲ - ملاموسیٰ بھٹی کوئی

ملامویٰ حضرت خواجہ کے خلیفہ تھے(۵)۔سفر دہلی میں ایک مرتبہ وہ مولف کے ہم سفر بھی تھے۔مولف نے ان سے روایت کی ہے(۲)۔

۵۳-نعمان خان اکبرآبادی

نعمان خان حضرت مجدد الف ٹانی کے معروف ترین خلیفہ حضرت میر محمد نعمان بدخشی قدس سرہ کے نبیرے تھے، مولف کتاب کی تالیف کے دوران اکبر آباد میں ان سے ملے تھے جب انہیں معلوم ہوا کہ مقامات معصومی زیر تالیف ہے تو ایک روایت بیان کر کے تاکید کی کہ یہ بھی اس میں درج کریں (۷)۔

۵۳-نازاحد

ابوداؤد نیاز احمد مولف کے بیٹے تھے(۸) مولف نے حضرت وحدت کے متعلق ایک روایت اپنے اس فرزند کی زبانی بیان کی ہے جس کے راوی حضرت وحدت کے نبیرے اظہرالدین خان ہیں(۹)۔

<sup>(</sup>۱) رک مقدمه بذا" حیات حضرت خواجه کے مآخذ"

<sup>(</sup>٣) نواب مرم خان كے حالات كيلئے و يكھئے تعليقات كتاب حاضر ١٥٠/٥

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٨٨، ٣٣٠،٣١٣

<sup>(</sup>۵) ملامویٰ کے حالات کیلئے دیکھئے کتاب ہداوہ ۱۳ سام معتعلیقات) (۱) کتاب حاضر ۵۹س

<sup>(</sup>٤) كتاب طاضر ٢٠٩ (٨) رك مقدمه بذا" مولف كي اولار" (٩) كتاب طاضر ١٣٣١

### ۵۵-واضح ،ارادت خان

میرزامبارک الله مخاطب به ارادت خان متخلص به واضح بن میرمحمد اسحاق مخاطب به ارادت خان بن میرمحمد اسحاق مخاطب به ارادت خان بن میرمحمد با قر ساوجی مخاطب به اعظم خان از امرای عالمگیری و شاه عالمی، اس کا منصب سه بزاری دو بزار سوار تقا ۱۱۲ / ۱۱۲ ا و بعمر ۲۲ سال فوت بود (۱) -

ارادت خان واضح فاری کامعروف شاعر اور تاریخ ارادت خان (۲) کامولف تھا،
مقامات معصوی کے مولف کی اس سے ملاقات ہوئی تھی اور انہوں نے اس سے روایت بھی
کی ہے (۳) واضح میرمحمرز مان راسخ سر ہندی کا شاگرد اور میر سنجر مشہدی (۴) (خلیفہ شیخ
عبد الوہاب نقشبندی لا ہوری) کامرید تھا۔

۵۷- نیخ وحدت سر مندی

حضرت شیخ عبدالا حدوحدت(۵) بن حضرت خواجه محمد سعید بن حضرت مجد دالف ثانی سلسلهٔ مجد دیه کے اعیان میں سے تقے مولف نے ان سے روایات بیان کی ہیں (۲)۔ ۵۷ - والد ہُ مولف

مولف کی والدہ محتر مہ (2) یعنی حضرت خواجہ محمد معصوم کی صاحبز ادی مراد ہیں جن سے مولف نے بکٹر ت روایات بیان کی ہیں ، مولف نے وضاحت کی ہے کہ اس کتاب کی تالیف کے دوران (۱۱۳۲–۱۱۳۴ھ) نہ تو حضرت خواجہ کے فرزندوں میں سے کوئی بقید حیات ہے اور اگر آپ کے خلفاء میں سے کوئی زندہ ہے تو مجھے معلوم نہیں ہے ہاں حضرت حیات ہے اور اگر آپ کے خلفاء میں سے کوئی زندہ ہے تو مجھے معلوم نہیں ہے ہاں حضرت

<sup>(</sup>١) تاريخ محرى ٣ ١ (مع تعليقات عرشي)

۲) تاریخ ارادت خان مرتبه غلام رسول مبرادارهٔ تحقیقات پاکستان ، لا مور

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضرا٢٥

<sup>(</sup>٣) مير تجربن مير انور مشهدي (ف٥٠١١ه ١٩٩٣ء)رك تاريخ محمري٧

<sup>(</sup>۵) حفرت وحدت كے حالات كے لئے ديكھے كتاب حاضر ٥٠٨-١١٣

<sup>(</sup>٢) كتاب طاضر ١٣،٣١٣ (٤) طالات كے لئے ديكھے كتاب طاضر ١١-١٨

خواجہ کی براہ راست اولا دمیں سے صرف میری والدہ اس وقت زندہ ہیں اور وہ بھی سر ہن میں گوشہ نشین ہیں (۱)۔ انہوں نے اپنے شوہر نامدار کے ہمراہ طویل سفر کئے تھے(۲) کو یا میں گوشہ نشین ہیں (۱)۔ انہوں نے اپنے شوہر نامدار کے ہمراہ طویل سفر کئے تھے(۲) کو یا مین انہوں کئے تو مولف کو بہت کی مین انہوں نے اس کتاب کی زینت بنالیا (۳)۔ اہم روایات اپنی والدہ محتر مہے ملیں جنہیں انہوں نے اس کتاب کی زینت بنالیا (۳)۔

(۱۲) كتاب عاضر ۱۱

<sup>(</sup>۳) کتاب حاضر ۱۵،۵۵،۵۵،۵۵،۵۵،۵۵،۵۵، ۱۹۲،۰۰۰،۱۹۲،۲۰۰۰،۳۲۲،۳۲۲،۳۲۲، ۲۲۲،۳۲۲، ۲۲۳،۳۲۳، ۲۲۳،۳۲۳، ۲۲۳،۳۲۳، ۲۲۳،۳۲۳،

# اوليات مقامات معصومي

ال سلسله کے اہم امور میں سے مقامات معصوی کے ذریعہ پہلی باراس امر کی اطلاع ملی ہے کہ حضرت خواجہ مجم معصوم سر ہندی نے عمومی خلافت برائے دعوت وارشاد کے علاوہ '' خلافت مقیدہ'' کا سلسلہ بھی شروع کیا تھا اور آپ نے صرف اور صرف اور نگر یب کی تعلیم و تربیت اور اس سے غیر شرقی احکام منسوخ کروا کر شرقی احکام کے اجراء تروی شریعت اور اور نگریب کی روحانی تعلیم و تربیت کے لئے خلافت دے کر اجراء تروی شریعت اور اور نگریب کی روحانی تعلیم و تربیت کے لئے خلافت دے کر بعض ایسے خلفاء کو جو مملی صوفی ہونے کے ساتھ اجل عالم بھی تھے مرکز میں اور نگریب کے باس جاکر رہتے تھے اور باری باری ان کا در بار میں قیام رہتا تھا ان بزرگ شخصیتوں میں ہے:

- ا- مفتى محمر باقر لا مورى
- ٢- شيخ محمليم جلال آبادي اوران كفرزند شيخ عبدالعليم بشاوري
  - ٣- مولانا جان محمد ورسكى
  - ٣- حافظ محمر صادق كابلي

کاخصوصیت سے مقامات معصومی میں صرف اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دہلی بھی محصوصیت سے مقامات معصومی میں صرف اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دہلی بھیجے جانے کا تذکرہ کیا گیا ہے ، ہم نے اس مقدمہ میں ان امور کی تمام تر تفصیلات

درج كردى بيں۔

۲- دوسری اہم ترین معلومات جوعلمی دنیا کوسلسلۂ مجددیہ کی نظریاتی تاریخ کےسلسلہ میں پہلی مرتبہ معلوم ہوئی ہیں وہ یہ ہیں کہ حضرت مجدد الف ٹانی نے سلسلۂ شطاریہ کے سب سے سرگرم شیخ شاہ محمد غوث کوالیاری کے رسالۂ معراجیہ کی بعض قابل اعتراض عبارتیں اپنے رسالہ معارف لدنیہ میں نقل کر کے انہیں خلاف شرع قراردیتے ہوئے شاہ محمد غوث کوالیاری کی تکفیر کی ہے اور حضرت مجدد الف ٹانی کی فدکورہ رسالہ کے آخر میں جہال '' شیخ ورئیس آس جماعت در کتاب خودی نویسد'' لکھا ہے اس سے مرادشاہ میں جہال '' شیخ ورئیس آس جماعت در کتاب خودی نویسد'' لکھا ہے اس سے مرادشاہ محمد غوث کوالیاری ہیں۔ اور '' جماعت' سے مرادان کا سلسلۂ شطاریہ ہے اور کتاب خود سے مرادان کا سلسلۂ شطاریہ ہے اور کتاب خود سے مرادان کا رسالہ معراجیہ ہے۔

ہم نے اس مقدمہ میں'' سلسلہ شطاریہ اور نقشبندی مشائخ'' کے عنوان سے وہ تمام نکات کیجا کردیے ہیں جن کاتعلق ان امور سے ہے۔

۳- مقامات معصوی کے مطالعہ ہے ہمیں پہلی باریہ بھی معلوم ہوا ہے کہ حضرت مجد دالف ان کے دونوں صاجرزادگان خواجہ محرسعید وخواجہ محرمعصوم رحمتہ الله علیجا بڑے اہتمام کے ساتھ مکتوبات حضرت مجد دالف ان کو سمجھانے کے لئے سعی فرماتے تھے، مقامات معصوی میں یہ بڑی عجیب بات درج ہے کہ درس مکتوبات کی مجلس میں حضرت خواجہ محرسعید خاموش بیٹھتے تھے اور محض ساعت فرماتے تھے جبکہ حضرت خواجہ محرمعصوم مکتوبات حضرت محدد الف ٹانی کی شرح بیان فرماتے تھے۔ مولف نے ان دونوں مکتوبات حضرت محدد الف ٹانی کی شرح بیان فرماتے تھے۔ مولف نے ان دونوں پرزگوں کے طریق کار میں فرق کی روایت اپنے والد بزرگوارشخ محموض الله (داماد مخرت خواجہ محمد معصوم) سے بیان کی ہے کہ حضرت خواجہ محمد معرس کے دوران محضرت محدد الف ٹانی کے فیض باطن سے فیضیاب ہوکرو ہی فیض سامعین کے قلوب حضرت محدد الف ٹانی کے فیض باطن سے فیضیاب ہوکرو ہی فیض سامعین کے قلوب برالقا فرماتے تھے اور حضرت خواجہ محمد معصوم کا درس کے دوران با قاعدہ تقریر کرنا مضرین ومحد ثین کا اتباع تھا (۱)۔

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۱۹-۳۸۰

انہوں نے یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت خواجہ مجم معصوم کمتوبات حضرت امام ربانی کے ساتھ اپنے کمتوبات کی جلداول کی بھی ساعت فرماتے تھے اور حضرت مجدد الف ثانی کے احوال مبارک پردومعاصر کتابوں یعنی زبدۃ المقامات تالیف خواجہ محمد ہاشم کشمی اور حضرت القدس مولفہ ملا بدرالدین سر ہندی بھی ای مجلس شریف میں سنتے تھے(۱)۔

حضرت خواجہ کے بعض بزرگ خلفاء بھی مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کے درس کا اہتمام کرتے تصےان میں چند نام جومولف مقامات معصومی نے لکھے ہیں یہ ہیں:

مفتی محمہ باقر لا ہوری اور ان کے بھائی ملامحہ امین حافظ آبادی نے تو حضرت خواجہ سیف الدین سے " مکتوبات خوان" کا خطاب پایا تھا(۲) مفتی محمہ باقر لا ہوری مکتوبات حضرت محد حضرت محد حضرت محد کے ایک اور معروف خلیفہ حاجی حضرت محدد کے ماہرین میں شار ہوتے تھے حضرت خواجہ کے ایک اور معروف خلیفہ حاجی حبیب الله حصاری بخاری (ف ۱۱۱ھ) کا شیوہ مرضیہ ہی مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی پر عمل کرنا اور ان کے درس کا بخارا میں وہ ایسا اہتمام کرتے تھے کہ اس کا عشر عشیر بھی ہندوستان میں نہیں تھا (۳)۔

حضرت خواجہ کے ایک اور نامور خلیفہ شیخ محمد مراد شامی (ف ۱۳۲ھ) شام میں مکتوبات شریف کا درس دیتے تھے(۴)۔حضرت خواجہ کے ایک خلیفہ ملاموی بھٹی کوٹی (من مضافات جلال آباد، افغانستان)(۵) حضرت خواجہ کے ایک اور خلیفہ حافظ محسن سیالکوٹی بھی مکتوبات کے درس التزام کرتے تھے(۲)۔

مولف مقامات معصومی نے بتایا ہے کہا گر میں ان حضرات کی مکتوبات نثریفہ کے درس و تدریس کی تفصیلات تکھوں تو کئی جزبن جا کیں (۷)۔

٣- مقامات معصوى ميں حضرت خواجہ كے كئى ايسے خلفاء كے حالات درج ہيں جواس سے

<sup>(</sup>١) اليناوس (٣) اليناوس (٣) اليناك٢٨ (٣) اليناو٢٨

<sup>(</sup>۵) الينا ٢١ الينا ١٩٣

<sup>(2)</sup> ایننا ۲۷ می جم نے البینات شرح مکتوبات مولفہ مولا نامحد سعید احد مجددی پر جو مفصل مقدمہ لکھا ہے۔ اس میں مقامات معصومی کے تمام مندر جات کی روشنی میں درس مکتوبات کی تاریخ مرتب کرنے کی کوشش کی ہے۔

بہلے تالیف ہونے والے کی تذکرہ میں نہیں ملتے

میر عماد الدین حینی ہروی (از اولا دحضرت میرسید کلال) کے پورے خانوادے کا حال اس کتاب میں درج ہے،اس خاندان کے تمام افراد حضرت خواجہ کے ارادت مند سے اور بیرسارا خاندان شعر ویخن سے خاص دلچے ہی رکھتا تھا، میر مفاخر حسین متخلص ہے ثابت، میر شریف الدین حسین (جامع جلد ٹانی مکتوبات حضرت خواجہ) بن میر عماد ہروی، میر شرف الدین بھی فاری کے شاعر سے اور فائض تخلص تھا،اس خاندان کے سب سے مشہور شاعر میر محدز مان راسخ سے علمی دنیا میں مقامات معصوی کی بدولت پہلی باریہ بات معلوم ہوئی ہے کہ راسخ کے والد کا نام میر مراد تھا ور نہ شعراء کے تذکرہ نویسوں نے تو بلاتر ددان کے دادا میر مماد کوئی ان کا والد کلی دیا تھا۔

مقامات معصومی ہی ہے ہمیں پہلی باریہ معلوم ہوا ہے کہ میر عماد ہروی ایک منصب دار بھی تصاور انہوں نے '' بربالای آب جہلم'' ایک شہرآ باد کیا تھا جس کا نام ان کے نام پرعماد گررکھا گیا، وہ اپنے اس گاؤں میں مدفون ہیں۔

اس خاندان کے ایک فردمیر مظفر حسین بنگال چلے گئے تھے اور وہ وہیں آسودہ خاک
ہیں اس خانوادہ کے باقی تمام افرادسر ہند شریف کے قبرستان میں دفن ہیں۔
کوشش بسیار کے باوجود ہمیں عماد گر کے کل وقوع کا تا حال علم نہیں ہوسکا اس سلسلے میں
جہلم پرکھی جانے والی کتب اس گاؤں کے نام سے خالی ہیں البتہ چار باغ پنجاب میں عماد
پورنام کے ایک موضع کا ذکر ملتا ہے جس کا حدود اربعہ غیرواضح سا ہے۔

۵- سلسائے نقشبند ہے کی تاریخ میں مقامات معصومی ہی وہ پہلا اور واحد ماخذ ہے جس میں اس کشر ت سے سیاس امور کا تذکرہ ہوا ہے کہ دوسر ہے آخذ ایسے نا در مواد سے خالی ہیں ، حضر ت خواجہ کے سلاطین و امراء کے ساتھ روابط کی جتنی تفصیلات اس میں ملتی ہیں دوسری کتا ہیں ان سے محروم ہیں ، گو یا سلسلہ نقشبند ہے کے سلاطین و امراء سے روابط کی اگر تاریخ لکھی جائے تو یہ کتا ہا ہم ترین معلومات فراہم کر سکتی ہے ، اور نگزیب کی فرہبی پالیسی کو سمجھنے کے لئے بھی اسے درجہ اول کے ماخذ کی حیثیت حاصل ہے کیوں فرہبی پالیسی کو سمجھنے کے لئے بھی اسے درجہ اول کے ماخذ کی حیثیت حاصل ہے کیوں

کہ اس بادشاہ کے عہد کی کتب تاریخ بہت ہی محدود تعداد میں تالیف ہوئی تھیں۔

۲- مولف مقامات معصومی ، خاندان مجدوبیہ کے ایسے فرد تھے جن کے احباب کا حلقہ بہت وسیع تھا، وہ مغل حکومت کے لشکر میں بھی ملازم رہے اس لئے ہندوستان کے طول و عرض کا سفر بھی کیاان اسفار کے دوران انہوں نے بڑے اہتمام سے ایسے افراد سے ملاقات کی جواس خانواد ہے کے عقیدت مند تھے اور اس سلسلہ کی روایات کے امین تھے، یہی وجہ ہے کہ اس کتاب میں سلسلہ مجدوبی کی بہت می الی روایات درج ہوگئ بین جن سے اس طریقہ کی دوسری کتب خالی ہیں، مقامات معصومی کی بدولت ہمیں پہلی باریہ معلوم ہوا ہے کہ حضرت مجد دالف ثانی اپنے زمانہ پابندی کے دوران جہا گیر کے باریہ معلوم ہوا ہے کہ حضرت مجد دالف ثانی اپنے زمانہ پابندی کے دوران جہا گیر کے کہاں قیام فرمایا تھا(1)۔

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۲۳۳ ہم نے تعلیقات میں بھی ان امور کی طرف اشارہ کیا ہے۔ نوٹ: اس جلد میں محولہ تمام کتب کی تفصیل کے لئے مقامات معصومی کی جلد چہارم کی فہرست ما خذ ملاحظہ کریں۔

## Maqāmāt -i- Ma'sūmi

Vol. I

Revivalist Movement of Mujaddid Alf-i-Sani Shaykh Ahmed sirhindi and his successors and a comparative study of the ideologies of Dara Shikuh and Aurangzeb.

#### By Muhammad Iqbal Mujaddidi

2004

Zia-Ul-Quran Publications Lahore, Karachi, Pakistan

marfat.com

## Magazinit de Malsimi

Vol. 1

Revivalist Movement of Mujacdid Alf-a-Bani
Shaykh Ahmed sirhindi and his successors
and a comparative study of the ideologies
of Dara Shikuh and Anrangzab.

Muhammad Iqbal Mujaddidi

2004

Zia-Ul-Ouran Publications Lahore, Karachi, Pakistan